
Philosophie68

Dr. Annette Blühdorn

»Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren«
Von der Verdeckung zur Wiederentdeckung des Leibes (Teil 2)

Im ersten Teil dieses Artikels wurde aufgezeigt, wie es durch den modernen Körperkult zur Verdeckung des Leibes und damit 

zur Leibvergessenheit kam. Dieser zweite Teil befasst sich mit seiner Wiederentdeckung. So bilden Körper und Seele eine 

Einheit im Leib, der die Ganzheit des in den Körper gefahrenen Bewusstseins darstellt.

5) Die Wiederentdeckung des Leibes

Die Bemühungen um das Wiederaufde-
cken des Leibes vollzogen sich in einem 
Zick-Zack-Kurs, an dessen Verlauf vie-
le Gelehrte und Suchende mitwirkten. 
Doch am Ende konnte die platonische 
Körper-Seele-Lehre, zumal nach der 
Unterstützung durch die Theorien René 
Descartes‘, die Richtung für sich bestim-
men. Von den zahlreichen Beiträgen, die 
gegen diesen Trend das Konzept des Lei-
bes zu aktualisieren versuchten, können 
hier nur einzelne Stationen ausgewählt 
werden. Im Frühchristentum erweist 
sich der Apostel Paulus, dessen scheinbar 
negative Körper- und Leibauffassung oft 
missverstanden wird, als glühender Ver-
fechter der ganzheitlichen Leiblichkeit. 
Im Mittelalter sind es die Erfahrungswe-
ge der christlichen Mystiker:innen, die 

in ihrem spirituellen Erleben den Leib 
ins Zentrum rücken. Die Neuzeit ist 
vertreten durch Friedrich Nietzsche, der 
innerhalb der Philosophiegeschichte den 
Leib als Basis der menschlichen Existenz 
»am radikalsten ernstgenommen hat« 
(Gerhard Danzer 2003: 106).

Paulus
Unmittelbar nach Platon veränderte 
Aristoteles die Sicht auf den Dualismus 
von Körper und Seele, indem er auf der 
Basis eines ganzheitlichen Denkansatzes 
den Zusammenhang dieser beiden Pfei-
ler des menschlichen Seins lehrte. Seine 
Anschauung konnte sich jedoch nicht 
durchsetzen. Vielmehr nahm das frühe 
Christentum die platonische, später neu-
platonische Idee der strikten psycho-so-
matischen Teilung konstruktiv auf, da 
sie anschlussfähig war an das christliche 

Modell einer unsterblichen Seele. Als 
Ausnahme muss daher der Apostel Pau-
lus gelten, auch deshalb, weil der Leib 
für Paulus niemals verdeckt war, sondern 
Voraussetzung seiner Anthropologie ist: 
»Die von der Odyssee zu Platon füh-
rende Entwicklung«, schreibt Hermann 
Schmitz, »scheint an Paulus spurlos vo-
rübergegangen zu sein«; Paulus verfolge 
vielmehr »eine hocharchaische Deutung 
des Menschseins, die hinter die perso-
nale Emanzipation zurückgeht und in 
manchen Zügen an den Standpunkt der 
Ilias erinnert« (1998: 371f). Die Vorbe-
dingungen für Paulus‘ Menschenbild 
liegen jedoch im jüdischen Denken des 
Alten Testaments. Denn der von Gott 
aus Ackerboden und göttlichem Lebens-
atem erschaffene Mensch erfährt an sich 
keine Spaltung in einen sterblichen, ma-
teriellen Körper und eine unsterbliche, 



69Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren
Bi

ld
: D

AL
L-

E

Das Verhältnis, das den Leib, das Fleisch und den Geist aneinander bindet, ist dadurch 
bestimmt, dass das Fleisch und der Geist um die Vorherrschaft im Menschen streiten. 
Der Austragungsort dieses Disputs ist der Leib, der damit zu einem Konfliktfeld wird.



70 Philosophie

immaterielle Seele, sondern bildet eine 
Einheit, die dem ganzheitlichen Konzept 
des Leibes entspricht (Theresa Heimerl 
2019: 167).

Grundlegend für das Verständnis des 
paulinischen Menschenbilds sind die 
griechischen Vorstellungen von soma, 
sarx und pneuma. Soma bezieht sich meist 

auf den Leib des Menschen, das heißt auf 
sein vollständiges, ganzheitliches Sein. 
Der Begriff wird in den Bibelübersetzun-
gen aber oft unscharf mit Körper als auch 
Leib wiedergegeben (Schmitz 1998: 513; 
Peter Wick 2020: 25f). Im Unterschied 
zu soma bezeichnet sarx die reine Mate-
rialität des Körpers, mit der eine gewisse 
Begrenztheit verbunden ist; üblicherwei-
se wird sarx als Fleisch übersetzt (Heimerl 
2019, 168). Das Fleisch ist weder mit dem 
Leib noch dem Körper gleichzustellen, es 
ist vielmehr »eine Macht, die den sündi-
gen Leidenschaften Gelegenheit bietet, 
sich im Körper auszutoben« (Schmitz 

1998: 510). Daher gilt das Fleisch als 
Gegenspieler von pneuma, dem göttli-
chen Geist, dem der Mensch sich öffnen 
und dem er in seinem Leib eine Wohn-
statt bieten soll. Das Verhältnis, das den 
Leib, das Fleisch und den Geist anein-
ander bindet, ist also dadurch bestimmt, 
dass das Fleisch und der Geist um die 

Vorherrschaft im Menschen streiten. 
Der Austragungsort dieses Disputs ist 
der Leib, der damit zu einem Konflikt-
feld wird. Dem Menschen steht hier kein 
seelischer Innenraum zur Verfügung, in 
den er sich, wie bei Platon, zur Distan-
zierung aus dem eigenen Leib zurückzie-
hen könnte. Insofern ist der Mensch den 
Einflüssen dieser ihn ergreifenden Kräfte 
ausgeliefert wie der homerische Mensch 
der Ilias, allerdings entstammen diese 
Mächte nicht der materiellen Außenwelt, 
sondern es sind »Mächte der intimen In-
itiative« (ebd.: 509).

Paulus wird regelmäßig vorgehalten, 

er habe den Körper abgelehnt und den 
Antagonismus von Körper und Seele 
konsolidiert (Danzer2003: 89f). Paulus 
ist aber weder körper- noch leibfeindlich, 
er will einzig der negativen Macht des 
Fleisches entgegenwirken, die den Men-
schen von Gott entfernt. Rieger bemerkt 
daher korrigierend: »Nicht für eine Ab-
wertung des Leiblich-Körperlichen tritt 
Paulus ein, sondern für seine Erlösung 
und Transformation« (2019: 79). Damit 
diese erlösende Verwandlung gelingen 
kann, muss der Mensch sich befreien aus 
einer Existenzweise, die durch die sün-
digen – wörtlich: absondernden – Ein-
flüsse des Fleisches bestimmt ist, ohne 
jedoch seinen Leib, der er ja selbst ist, 
aufzugeben. Sich selbst transformierend 
soll der Mensch stärker in die vom gött-
lichen Geist bestimmte Existenzweise 
eingehen, wodurch sein Leib der Macht 
des Fleisches schrittweise entrissen wird. 
In diesem Sinn mahnt Paulus im Brief 
an die Korinther an, den Leib zur Heim-
statt des Geistes zu machen: »Wisst ihr 
nicht, dass ihr Gottes Tempel seid und 
der Geist Gottes in euch wohnt?« (1 Kor 
3, 16); »Oder wisst ihr nicht, dass euer 
Leib ein Tempel des Heiligen Geistes in 
euch ist, den ihr von Gott habt und dass 
ihr nicht euch selbst angehört?« (1 Kor 
6, 19).

Auf der Grundlage dieses Verständ-
nisses kann ein »leiblicher Gottesdienst“ 
(Rieger 2019: 183ff) erfolgen, bei dem 
der Mensch Gott in seinem Leib bzw. 
einem am Leib orientierten Lebenswan-
del dient: »Verherrlicht also Gott in eu-
rem Leibe!« (1 Kor 6, 20b). Schmitz sieht 
in diesen Bildern, die den Leib als Tem-
pel des göttlichen Geistes interpretieren, 
»die restlose Leibgebundenheit des Er-
lebens« (1998: 513) bei Paulus bestätigt. 
Der Geist ist hier nicht, wie zu späteren 
Zeiten des Christentums, in der Seele 
des Menschen verortet, da der Mensch 
»für Paulus keine Seele und auch sonst 
kein Asyl hat, in das er sich zwecks un-
leiblicher Gottesverehrung zurückziehen 
könnte« (ebd.: 518). Der Geist durch-
dringt vielmehr den ganzen Leib. Diese 
Deutung entspricht weitgehend einer 
Definition des Leibes von Böhme: »Die 
Selbsterfahrung, in der der Leib 



71Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

gegeben ist, ist das leibliche Spü-
ren bzw. der Leib ist die räumliche 
Verteilung dieses Spürens selbst« 
(2021: 13). Zugleich ist der paulinische 
Mensch in seiner Beziehung zu Gott auf 
seinen Leib angewiesen. Entsprechend 
definiert Rieger: »Leib ist das Medium 
der Selbst-, Welt- und Gottesbeziehung, 
das der Mensch selbst ist« (2019: 79).

Das paulinische Menschenbild konn-
te im christlichen Denken nicht wirklich 
Fuß fassen. Jedoch führt ein abseitiger 
Pfad vom Leibkonzept des Paulus zur 
Mystik des modernen Yoga, der durch-
aus begangen wird. Yoga ist eine Be-
wegungs- und Meditationsform, eine 
Atem- und Bewusstseinsschulung, die 
das Erleben einer Einheit von Körper, 
Geist und Seele anstrebt. Deshalb über-
rascht es letztlich nicht, bei B.K.S. Iyen-
gar (1918-2014), einem bedeutenden in-
dischen Yogalehrer, Aussagen zu finden, 
die denen von Paulus sehr nahekommen. 
In seinem Standardwerk Licht auf Yoga 
schreibt er zum Beispiel, der Körper des 
Yogis sei »ein Tempel, in dem der gött-
liche Funke wohnt«. Die Bedürfnisse 
des Körpers seien »jene des göttlichen 
Geistes, der durch den Körper lebt. Der 
Yogi sieht nicht in den Himmel hinauf, 
um Gott zu finden, denn er weiß, dass 
Er in ihm ist« (2001: 35). An anderer 
Stelle erklärt Iyengar, dass einerseits der 
Körper zwar sterblich sei, »aber dass wir 
auch nur durch den Körper einen Ein-
blick in das Göttliche gewinnen kön-
nen« (2014: 62). Die vielen Menschen, 
die heute weltweit Yoga üben, tun dies 
nicht zuletzt auch, weil sie auf der Suche 
sind nach leiblichen, ganzheitlichen Er-
fahrungen, weil sie ihre verschütteten 
Persönlichkeitsanteile an die Oberfläche 
holen wollen (Andreas Hahn 2020b: 17). 
In einer Studie des BDYoga von 2023 
gibt etwa die Hälfte der Befragten an, 
Yoga zu praktizieren, um ihr geistiges 
Befinden zu verbessern, etwa ein Viertel 
äußert Interesse auf geistig-spiritueller 
Ebene. Oft ist diese Suche mit einer un-
bestimmten Hinwendung zu östlichen 
Religionen verbunden, wovon die häufig 
in Yoga-Studios, aber auch in privaten 
Vorgärten zu findenden Buddha-Statuen 
zeugen. Es wäre wohl erstaunlich und wi-

dersprüchlich für die betreffenden Men-
schen festzustellen, dass ihr Streben nach 
spiritueller Leiblichkeit mit der urchrist-
lichen Denkweise des Apostels Paulus 
übereinstimmt. Die evangelische Kir-
che hat diese Sehnsucht der Menschen 
nach ganzheitlichem Erleben erkannt 
und den aus nicht christlichen Ursprün-
gen stammenden Yoga in ihr spirituelles 
Angebot aufgenommen (Hahn 2020a). 
Hier könne sich der Mensch wieder »als 
lebendige Einheit von Körper und Geist 
erfahren« (Wick 2020: 30). So schließt 
sich, vermittelt durch die Sehnsucht, 
sich aufzuspüren, ein Kreis zwischen der 
frühchristlichen Mystik des Paulus, der 
Mystik des Yoga und dem Christentum 
der Gegenwart.

Christliche Mystik des Mittelalters
Bereits in den Anfängen des Christen-
tums wies die Anthropologie des Paulus 
einen möglichen Weg zu einer ganzheit-
lichen Leibkonzeption, sie wurde aber 
nicht angenommen. Ähnliches wieder-
holt sich in Verbindung mit der christli-
chen Mystik des Mittelalters. Diese Form 
der Suche nach einer authentischen Spi-
ritualität entwickelte sich primär in den 
klösterlichen Ordensgemeinschaften, 
die ab dem 11. Jahrhundert als Reaktion 
auf den wachsenden Machteinfluss von 
Kirche und Theologie zahlreich neu ge-
gründet wurden. Die christlich-klöster-
liche Ordensbewegung verstand sich als 
Gegenpol zu diesen offiziellen Instanzen, 
sie wollte in ihren Gemeinschaften eine 

Iyengar erklärt, dass einerseits der Körper zwar 
sterblich sei, »aber dass wir auch nur durch den Körper 

einen Einblick in das Göttliche gewinnen können«.

Bi
ld

er
: D

AL
L-

E



Philosophie72

neue, andere Art des Glaubens und der 
Religiosität praktizieren. Gott als den 
inneren Schatz in der Tiefe des eigenen 
Selbst aufzuspüren, das war ihr Ziel. 
Dieses Streben wurde dann als Einung, 
das heißt unio mystica bezeichnet.

In der christlichen Mystik haben 
sich vielfältige Ausdrucks- und Empfin-
dungsformen herausgebildet. Zwei Rich-
tungen werden dabei als bestimmend 
hervorgehoben, nämlich die spekulative 
und die affektive Mystik. Letztere zeich-
net sich dadurch aus, dass sie nicht ra-
tional erfassbare Zustände wie Visionen 
und Auditionen in das mystische Erleben 
miteinbezieht. Mystik wird demnach, 
so Saskia Wendel, »als ›cognitio Dei ex-
perimentalis‹ (Erkenntnis Gottes durch 
Erfahrung)« (2011: 25) aufgefasst, und 
diese Erfahrung der Gottesgemeinschaft 
wird körperlich gespürt, durchdringt 
den Körper in allen Bereichen. Gemäß 
Schmitz, der das »affektive Betroffen-
sein«, das Spüren des eigenen Körpers, 
zum Kriterium für die Definition des 
Leibes macht, handelt es sich somit um 
eine leibliche Erfahrung; der Leib ist der 
Austragungsort des mystischen Erlebens 
(Schmitz 1998: 529ff). Teilweise spie-
len dabei erotische Empfindungen eine 
Rolle, weshalb auch von ›Liebes‹- oder 
›Brautmystik‹ gesprochen wird. Oft sind 
es tatsächlich Frauen, deren mystisches 
Erleben diese Form annimmt, umge-
kehrt handelt es sich bei der sogenannten 
›Frauenmystik‹ meist um affektive Mys-
tik. Denn zum Sammelbecken dieser 
mystischen Ausdrucksform wurden im 
13. und 14. Jahrhundert die Klöster der 
Franziskanerinnen und Zisterzienserin-
nen sowie die Gruppierungen innerhalb 
der Beginenbewegung, Frauen, die jen-
seits der Orden in kleinen christlichen 
Haus- und Lebensgemeinschaften unab-
hängig von Ordensregeln eine intensive 
Spiritualität lebten.

In deutlichem Unterschied zur affek-
tiven Mystik ist die spekulative Variante 
rein theoretisch-philosophisch ausge-
richtet. Visionen oder andere ekstatische 
Erfahrungen werden hier vehement ab-
gelehnt. Als reinster Vertreter der spe-
kulativen Mystik gilt Meister Eckhart. 
Gemäß seiner Lehre wird das mystische 

Erleben »ein bildloses, gewissermaßen 
intellektives Schauen und Erfahren Got-
tes« (Wendel 2011: 26). Laut Anselm 
Grün hatte Meister Eckhart »wohl den 
größten Einfluss auf die Mystik von 
heute« (2009: 48). Entscheidend für 
diese Einschätzung ist der Gedanke der 
»Gottesgeburt in der Seele« (ebd.: 50). 
Meister Eckhart macht den denkenden 
Geist und die Seele zum Ort des mysti-
schen Erkennens und bindet damit die 
christliche Spiritualität fest an die (neu-)
platonische Philosophie. Sicher hat die 
Vorstellung, mit dem mystischen Erle-
ben in den eigenen Seelengrund zu tau-
chen, eine starke Anziehungskraft, weil 
die Seele einen sicheren, unangreifbaren 
Rückzugsort bildet. Gleichzeitig zemen-
tiert diese Form der mystischen Erfah-
rung aber den Dualismus von Körper 
und Seele beziehungsweise Geist, denn 
der Körper beziehungsweise der Leib 
sind von der mystischen Offenbarung 
völlig ausgeschlossen. Dennoch setzt 
sich mit Meister Eckhart die in der Seele 
wurzelnde spekulative Mystik gegenüber 
dem affektiven Weg durch. Genau hier 
setzt die Kritik von Schmitz an.

Die Tatsache, dass die Mystiker:innen 
der affektiven Ausrichtung »ihr religiöses 
Betroffensein und Verhalten als einen 
leiblichen Vorgang, ohne Rücksicht auf 
die Seele beschreiben können« (1998: 
529), hält Schmitz für einen wichtigen 

Beitrag zur Geschichte des menschlichen 
Selbstverständnisses. Obwohl er auch bei 
Meister Eckhart Zeichen der affektiven 
Mystik erkennt, macht Schmitz ihn pri-
mär für den Verfall dieser auf leiblichen 
Erfahrungen beruhenden Version der 
unio mystica verantwortlich. Im Verfall 
der leiblichen Phänomene »zu unver-
bindlichen Begleiterscheinungen« (ebd.: 
533) sieht Schmitz sich den Prozess wie-

derholen, der schon in der Zurückwei-
sung des paulinischen Menschenbildes 
deutlich wurde. Das christliche Denken 
sei, so argumentiert er, »stramm im Kiel-
wasser der griechischen Philosophie ge-
blieben«; es entstehe der Eindruck, als ob 
»die religiöse Erfahrung im Christentum 
zwar die Möglichkeit eines Selbstver-
ständnisses vom Leiblichen her angebo-
ten, das christliche Denken aber diese 
Möglichkeit von sich gewiesen und ver-
drängt hätte« (ebd.: 529). Und tatsäch-
lich sind Anzeichen dieser Skepsis gegen-
über der leiblich orientierten affektiven 
Mystik noch heute erkennbar, wenn 
etwa Isabella Bruckner ihre Aussage, im 
Zentrum dieser mystischen Ausrichtung 
stünden »Imaginationen und intensive 
körperliche Erfahrungen«, sofort rela-
tiviert durch den in Klammern hinzu-
gefügten Kommentar: »wiewohl es sich 
ebenso um rein ›innerliche‹, also ›geisti-
ge‹ Erfahrungen handeln kann« (2020: 
6). Hier wird deutlich, dass offenbar die 
geistig-seelischen Erfahrungen als hö-
herwertig gelten im Vergleich mit dem 
leiblichen Erleben.

Dass jedoch die Sehnsucht nach leib-
lichen Erfahrungen bleibt, beweist der 
große Zulauf, den Yoga-Studios seit vie-
len Jahren verzeichnen. In Deutschland 
hat sich die Zahl der Yoga-Praktizieren-
den seit 2018 auf insgesamt 20 Prozent 
vervierfacht (BDYoga, 2023), der mo-

derne Yoga als eine primär leiblich aus-
gerichtete Mystik hat also Konjunktur. 
Tatsächlich empfiehlt Gernot Böhme 
Leibesübungen zur Wiederentdeckung 
des Leibes und geht dabei auch auf Yoga 
ein – zu Recht, denn die Übungsprak-
tiken des Yoga, die das Bewusstsein der 
Einheit von Körper, Geist und Seele an-
streben, sind zweifellos als Leibesübun-
gen zu betrachten (Blühdorn 2023). 

Der Leib ist der Austragungsort 
des mystischen Erlebens.



73Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

Entsprechend formuliert B.K.S. Iyengar: 
»Für einen Yogi (…) ist der Pfad hin zu 
Geist oder Seele ganz und gar im Reich 
der Natur angesiedelt.« Geist und Seele 
seien nicht vom Körper getrennt, Spiri-
tualität sei »nichts Ätherisches oder Au-
ßernatürliches, sondern etwas, das in un-
serem eigenen Körper zugänglich und in 
ihm spürbar und greifbar ist« (2014: 50). 
Yoga ist Mystik des Leibes, also affektive 
Mystik, und wird vielfach praktiziert aus 
Sehnsucht, sich aufzuspüren.

Friedrich Nietzsche
Mit der Renaissance, dem Anbruch der 
Neuzeit, beginnt die »Grundlegung des 
anatomischen Zeitalters« (Schipperges 
1981: 11); das Geheimnis des Blutkreis-
laufes wird entschlüsselt, die Wissen-
schaften der Anatomie und Pathologie 
entstehen. Heinrich Schipperges nennt 
auch für die folgenden Jahrhunderte Ent-
deckungen aus Naturwissenschaft und 
Medizin, die den Menschen immer mehr 
zu einer messbaren Größe machen. Seit 
der Mitte des 19. Jahrhunderts habe sich 
diese Auffassung innerhalb der Medizin 
schließlich durchgesetzt, der menschli-
che Körper sei auf einen physiologisch-
chemischen Apparat reduziert worden. 
Das ist der kulturelle und wissenschaft-
liche Rahmen, in den Nietzsche sich mit 
seinem Denken gestellt sieht und in den 
er einzuordnen ist. Tobias Niklas Klass 
spricht daher folgerichtig von der »Leib-
vergessenheit seiner [Nietzsches] Zeit« 
(2019: 197). Doch ebenso gibt es An-
knüpfungspunkte. Denn im Humanis-
mus der Renaissance wandelte sich auch 
die Einstellung zur Natur, zum mensch-
lichen Körper sowie der darin verbor-
genen Seele. Die Werke von Gelehrten 
wie Paracelsus (1493-1541) und Spinoza 
(1632-1677) oder Künstlern wie Leonar-
do Da Vinci (1452-1519) und Michelan-

gelo (1475-1564) geben davon Zeugnis. 
Insbesondere Spinoza wurde mit seinem 
pantheistischen Denkansatz bestim-
mend für die Frühromantiker, aber auch 
für Nietzsche.

Von der Mystik des Mittelalters er-
folgt hier also ein Sprung in die Neuzeit 
zu Nietzsche, der unter chronologischen 
Gesichtspunkten bereits zu der ersten 
Generation derjenigen gezählt werden 
kann, die sich dezidiert mit dem Leib 
beschäftigten. Nietzsches Philosophie 

markierte in ihrer Neuartigkeit einen 
Bruch mit der zu seiner Zeit gültigen 
philosophischen Tradition. Bis heu-
te wird er als einer »der umstrittensten 
Denker der jüngeren Vergangenheit« 
(Wolfgang Röd 2002: 62) beschrieben. 
Die Fronten der Auseinandersetzung mit 
Nietzsche reichen daher von Ablehnung 
oder völliger Missachtung einerseits zu 
apologetischen Interpretationsversuchen 
andererseits (Guido Rappe 1998: 135f). 
Zum erstgenannten Lager zählt offen-
bar Schmitz, der auf Nietzsche und des-
sen Aussagen zum Leib so gut wie nicht 
eingeht. Zudem gilt Nietzsches Werk 
als unsystematisch. Selbst Schipperges, 
eindeutig einer der Fürsprecher Nietz-
sches, sieht in dessen Schriften »eher ein 
Gewebe komplizierter Figurengruppen« 
(1975: 10). Klass hebt in dieser Unord-
nung zudem die Widersprüchlichkeit 
der Aussagen hervor; Nietzsches Denken 
sei »fast durchgängig von Ambivalenzen 
und Positionswechseln geprägt« (2019: 
198), entsprechend groß sei »die Anzahl 
sich direkt widersprechender Aussagen« 
(ebd.: 196). Schließlich ist das Werk 
Nietzsches unübersichtlich, da er sich, 
häufig in Aphorismen, zu vielen Themen 
geäußert hat – und das in wenig syste-
matischer Form. Obwohl sich Nietzsches 
Philosophie somit als kontrovers erweist, 

soll sein Beitrag zur Leibphilosophie 
hier die abschließende Station auf dem 
Weg der Wiederentdeckung des Leibes 
markieren. Denn seine oft provokanten 
Aussagen legen Rappe zufolge »gleich-
sam den Finger auf die Wunde der ver-
drängten Leiblichkeit, die bis heute nicht 
verheilt ist« (1998: 136).

In der Vorrede zu Die Fröhliche Wis-
senschaft (1882) schreibt Nietzsche: »Die 
unbewusste Verkleidung physiologischer 
Bedürfnisse unter die Mäntel des Objek-
tiven, Ideellen, Rein-Geistigen geht bis 
zum Erschrecken weit – und oft genug 
habe ich mich gefragt, ob nicht, im gro-
ßen gerechnet, Philosophie bisher über-
haupt nur eine Auslegung des Leibes 
und ein Missverständnis des Leibes ge-
wesen ist« (1982: 12). Klass interpretiert 
die große Bedeutung, die Nietzsche dem 
Leib beimisst, als »Abwehrgeste« (2019: 
196) gegen die – aus Nietzsches Sicht – 
Verlogenheit der Philosophie seiner Zeit. 
Denn deren vermeintlicher Fortschritt 
basiere auf der Verdrängung der tiefs-
ten und wahrhaftigsten Seinsschichten 
des Menschen, sie setze auf Geist, Ver-
nunft und Ideal anstatt auf die Unver-
fälschtheit und umfassende Ganzheit des 
Leibes. In Nietzsches Werk, besonders 
in seiner Schrift Also sprach Zarathustra 
(1883-85), finden sich durchgehend Aus-
sagen zum Leib, die nahelegen, Nietzsche 
stehe auf dem festen Grund einer eige-
nen, klar abgesteckten Leib-Konzeption. 
Ausdrücklich warnt jedoch Klass davor, 
»Nietzsches berühmte und gerade in der 
Leib-Diskussion gern zitierte Formeln« 
(ebd.) allzu leichtfertig wiederzugeben. 
Denn was Nietzsche nicht bietet, ist eine 
verlässliche Definition dessen, was der 
Begriff ›Leib‹‘ für ihn konkret bedeutet.

Ungeachtet dessen können aber ei-
nige diesbezügliche Kerngedanken fest-
gehalten werden. Eindeutig unterschei-
det Nietzsche den Leib von einem rein 
anatomischen Gebilde, wenn er schreibt: 
»Wie verschieden ist der Leib, wie wir 
ihn empfinden, sehen, fühlen, fürchten, 
bewundern, und ›der Leib‹, wie ihn der 
Anatom uns lehrt!« (zit. in Schipperges 
1975: 24f). Damit formuliert er treffend 
die in der Leibphilosophie heute übliche 
Unterscheidung zwischen Leib und Kör-Bi

ld
: D

AL
L-

E

Yoga ist Mystik des Leibes, also affektive Mystik, 
und wird vielfach praktiziert aus Sehnsucht,  

sich aufzuspüren.



74 Philosophie

per. Zugleich setzt Nietzsche den Stel-
lenwert des Leibes höher an als den des 
Geistes oder des Bewusstseins. Nicht das 
menschliche Bewusstsein sei das bemer-
kenswerte Phänomen, sondern: »Das Er-
staunlichere ist vielmehr 
der Leib: man kann es 
nicht zu Ende bewun-
dern, wie der mensch-
liche Leib möglich ge-
worden ist« (ebd.: 24). 
Nietzsche bezweifelt so-
gar mehrfach, darin sehr 
nah an der Position von 
Schmitz, die Existenz der 
Seele: »Leib bin ich ganz 
und gar, und nichts au-
ßerdem; und die Seele ist 
nur ein Wort für ein Et-
was am Leibe. Der Leib 
ist eine große Vernunft« 
(2012: 383). Dieser ›gro-
ßen Vernunft‹ des Leibes 
steht der Geist als ›klei-
ne Vernunft‹ gegenüber. 
Dabei sind die Hierar-
chien so geregelt, dass der 
Geist ein Instrument des 
Leibes ist: »Der schaffen-
de Leib schuf sich den 
Geist als eine Hand sei-
nes Willens« (ebd.: 384), 
was Stephan Grätzel 
treffend so interpretiert: »Der Seinsbe-
griff der kleinen Vernunft bedeutet nur 
eine Oberfläche des eigentlichen Seins“ 
(1989: 129). Nietzsche identifiziert das 
Selbst nicht mit dem Geist oder der See-
le, wie es der platonisch-cartesianischen 
Auffassung entspräche, sondern der Ort 
des Selbst ist der ganzheitliche Leib. Der 
Mensch ist sein Leib: »Hinter deinen 
Gedanken und Gefühlen, mein Bruder, 
steht ein mächtiger Gebieter, ein un-
bekannter Weiser – der heißt Selbst. In 

deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist er« 
(2012: 383f). Diesen Leib sieht Nietzsche 
als einen aktiv handelnden Komplex, er 
ist eine »Anordnung und Einordnung 
der höheren und niederen Tätigkeiten, 

(…) ein wählender, kluger, rücksichts-
voller Gehorsam« (zit. in Schipperges 
1975: 24). Das Bild des tätigen Leibes 
zeigt, dass Nietzsche die physiologischen 
Vorgänge, die innerhalb der modernen 
Leibphilosophie der körperlichen Ebene 
zugeschrieben würden, im Leib veror-
tet. Er tut dies, um den Leib mit seinen 
Instinkten und Affekten von der rein 
ideell-geistigen Bewusstseinssphäre klar 
abzugrenzen und als eine Einheit ernst 
zu nehmen, die tatsächlich spür- und 

fühlbare Bestandteile hat. Damit nähert 
er sich dem Konzept der Leibesinseln bei 
Schmitz an, die den Leib ebenfalls selbst-
ständig und mit realen Effekten agieren 
lassen. Wenn Nietzsche sich seit Mitte 

der 1880er Jahre in-
tensiv mit Physiolo-
gie befasst, bedeutet 
das keine Zuwen-
dung zu den Na-
turwissenschaften, 
denen Nietzsche kri-
tisch gegenüberstand 
(Rappe 1998: 142), 
sondern die Begrün-
dung eines neuen, 
gesicherten Zugangs 
zum Leib, der das 
Spekulative hinter 
sich lässt. Die Physio-
logie, erklärt Grätzel, 
»beschreibt somit 
positiv das Selbstbe-
wusstsein des Leibes. 
Hierbei kann sich die 
große Vernunft selbst 
erfassen. Die auf die-
se Art und Weise sich 
erfassende Leiblich-
keit ist Wissen, alle 
anderen Formen von 
Gewissheit sind nur 
Schattierungen einer 

den Leib missachtenden oder verach-
tenden Betrachtungsweise« (1989: 126). 
Letztlich ist also der menschliche Leib, 
und damit der Mensch, für Nietzsche 
Natur, denn »dies redlichste Sein, das 
Ich, das redet vom Leibe« und der Leib 
»redet vom Sinne der Erde« (2012: 382f, 
Zarathustra). An anderer Stelle schreibt 
Nietzsche: »Wir sprechen von Natur und 
vergessen uns dabei: Wir selber sind Na-
tur!« (zit. in Schipperges 1975: 28). Diese 
Aussagen erinnern an die Definition des 

Die vermehrte Hinwendung zum Körper, die dem Zweck dient, Ansehen und damit 
ein gesteigertes Selbstbewusstsein zu erlangen, führt zu maximaler Kontrolle und 

Manipulation des Körpers. In diesem Prozess wird aber nicht nur der Körper, 
sondern – meist unbewusst – noch mehr der Leib unterdrückt,



75Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

Leibes bei Böhme: »Der Leib ist die Na-
tur, die wir selbst sind.«

Fazit
Obwohl Nietzsche keine systemati-
sche und in sich geschlossene Theorie 
des Leibes entwickelt hat, ist die Aus-
einandersetzung mit ihm lohnend, weil 
er, so Klass, »ein feines Sensorium für 
Phänomene von Leiblichkeit auf ganz 
unterschiedlichen Ebenen und in ganz 
unterschiedlichen Kon-
texten« (2019: 197) 
entwickelt hat und da-
bei in Denkräume vor-
dringt, »die zu betreten 
und mit seinem feinen 
Gespür für Nuancen 
auszuleuchten zweifel-
los einen Gewinn be-
deutet« (ebd.: 204). In 
einer Zeit der Leibver-
achtung war es Nietz-
sche ein Anliegen, den 
Leib aus der beständi-
gen, tiefen Verschüt-
tung hervorzuholen. Er 
hat unverkennbar und 
klar Gedanken der spä-
teren Leibphilosophie 
vorweggedacht. Inso-
fern knüpft Nietzsche 
ein zartes Band hin zur 
modernen Leibphiloso-
phie, in deren Rahmen 
die Wiederentdeckung 
des Leibes wenig später 
ausdrücklich forciert 
wurde. Damit ist hier 
der Bogen geschlossen 
zu der oben gegebenen kurzen Einfüh-
rung in die Anfänge der Leibphilosophie.

6) Auflösung der dialektischen Span-
nung im Leibbewusstsein

Am Ende kann man festhalten, dass es 
zu einer vollständigen Verdeckung des 
Leibes nie gekommen ist. Durch die 
Denkanstöße und Initiativen aus ver-
schiedenen Richtungen – Philosophie, 
Theologie, Heilkunde und andere, von 
denen hier nur drei Beispiele vorgestellt 
wurden –, blieb der Leib unterschwellig 

immer vorhanden in der Sehnsucht, sich 
aufzuspüren. Die abschließende Frage 
ist, aus welchen Gründen und auf welche 
Weise wir das tief in uns schlummernde 
Leibbewusstsein und damit den Leib zu 
neuem Leben erwecken sollten.

Wenn Rieger das Verhältnis von Kör-
perkult und Leibesverachtung als ein Pa-
radox beschreibt (2019: 10), trifft das die 
Sachlage nicht korrekt. Denn es handelt 
sich eher um ein dialektisches Verhältnis, 

bei dem das angestrebte Ziel sich in sein 
Gegenteil verkehrt. Die vermehrte Hin-
wendung zum Körper, die dem Zweck 
dient, Ansehen und damit ein gesteiger-
tes Selbstbewusstsein zu erlangen, führt 
zu maximaler Kontrolle und Manipu-
lation des Körpers. In diesem Prozess 
wird aber nicht nur der Körper, sondern 
– meist unbewusst – noch mehr der Leib 
unterdrückt, die Natur, die wir selbst 
sind. Verstärkte Körperkontrolle führt 
also direkt in die Verdeckung des Leibes, 
damit jedoch auch zu einer Entfremdung 
vom eigenen Selbst, zu einer Verringe-

rung eines wahren Selbst-Bewusstseins, 
zum Gegenteil von dem, was ursprüng-
lich geplant war. Schmitz formuliert die-
ses dialektische Problem so:

»In der von Platon gekrönten Entwicklung 
hat die Menschheit einen neuen Stolz ge-
lernt, (…) den aktiven Stolz des Meisters, 
der in gelockerter Sicherheit dem Unwill-
kürlichen und Leiblichen den Stempel 
seiner vernünftigen Souveränität aufprägt 

(…). Dieser aktive Stolz 
gehört zu den kostbars-
ten Errungenschaften 
menschlicher Geschich-
te, aber diese Errun-
genschaft ist erkauft 
mit so viel gutwilliger 
oder skrupelloser Ver-
fälschung, Verdeckung, 
Verdrängung, dass die 
Menschheit in krank-
hafter Verkrampfung zu 
verharren droht, wenn 
sie sich nicht anschickt, 
mit der errungenen Ver-
nunft schlicht sachlich 
die Hintergründe des 
Geschehens zu durch-
leuchten« (1998: 366f).

Auch Grätzel be-
schreibt das Verhält-
nis des Leibes zu dem 
ihn kontrollierenden 
Geist als eine Dialek-
tik. Mit Bezug auf die 
Verwandlung des Geis-
tes zum unschuldigen 
Kind, durch die bei 

Nietzsche die große Vernunft zuletzt sich 
selbst finden will (1989: 120), erklärt er: 
»Die Unschuld sieht den Leib als Leib, 
(…) sie pervertiert nie diese Sichtweise 
zu dem bloß beabsichtigten und zu er-
reichenden Ziel. Die Perversion des Lei-
bes ist die durch sich begründete und ihr 
Wofür kennende Vernunft, da (…) der 
Leib hiermit seine Vernichtung herbei-
führt« (ebd.: 134). Das ›Wofür‹, also die 
äußeren Zwecke, die wir auf der Suche 
nach einem äußerlich repräsentativen 
Selbst dem Körper aufzwingen, lässt uns 
den Körper beherrschen und manipu-Bi

ld
er

: D
AL

L-
E



76 Philosophie

lieren. Doch dadurch unterdrücken wir 
den im Körper gefangenen Leib bis zur 
Perversion, und auch die ursprünglich 
angedachten Zwecke verlieren letztlich 
ihren Sinn, weil wir selbst der Leib sind, 
der pervertiert wird. In der Dialektik der 
Aufklärung, die durch Analyse der Grün-
de, die zum Scheitern der Aufklärung 
führten, Wege aus diesem Scheitern zu 
finden sucht, formulieren Max Hork-
heimer und Theodor W. Adorno ganz 
Ähnliches, doch ohne dabei den Leib im 
Blick zu haben. Definiert man aber mit 
Böhme die Natur als das, was wir selbst 
sind, nämlich unser Leib, gewinnen ihre 
Aussagen eine neue Dimension: »Mit der 
Verleugnung der Natur im Menschen 
wird nicht bloß das Telos des eigenen 
Lebens verwirrt und undurchsichtig. 
(…) Die Herrschaft des Menschen über 
sich selbst, die sein Selbst begründet, 
ist virtuell allemal die Vernichtung des 
Subjekts, in dessen Dienst sie geschieht« 
(1981: 73).

Es muss also darum gehen, diese dia-

lektische Verstrickung aufzulösen, um 
dem Leib zu neuem Leben zu verhelfen 
und so dem Selbst neue Geltung zu ver-
schaffen. Denn ohne Leibbewusstsein 
bewegen wir uns immer an der Ober-
fläche unseres Selbst, zu dessen Kern 
wir keinen Kontakt haben. Die Folgen 
davon sind, wie einführend erwähnt, 
Defiziterfahrungen, die sich in vielfäl-

tigen Formen sogenannter psychischer 
Erkrankungen äußern. Die Kenntnis 
vom Leib und ein daraus entwickeltes 
Leibbewusstsein öffnen einen Weg, die-
se Dialektik zu durchbrechen. In Bezug 
auf die Aufgaben der Psychologie, folgert 
Schmitz daher, »ist Homer in mancher 
Hinsicht aktueller als das Meiste dessen, 
was zwischen Homer und der Gegenwart 
über psychologische Themen gesagt wor-
den ist« (1998.: 442). Entsprechend rät er 
dazu, den aktiven, souveränen Stolz der 
Selbstbestimmung »zu ergänzen durch 
den passiven Stolz des Offen- und Hin-
gegebenseins, dessen der Mensch inne 
werden kann, indem er sich neu entdeckt 
als leibliches, den abgründig-ergreifen-

den Erregungen ausgesetztes Wesen« 
(ebd.: 366f). Wie kann das gelingen?

Böhme sieht Leibsein als Aufgabe 
(2021, Titel) und betont regelmäßig, 
dass die Leibphilosophie in die Praxis 
vordringen müsse. In diesem Sinn erläu-
tert er, wie leibliches Spüren »durch ex-
plizite übende Zuwendung zum Leibe« 
rehabilitiert werden kann (ebd.: 117), 

um so die dialektische Spannung zwi-
schen Körperkult und Leibvergessenheit 
aufzuheben. Böhme geht ausführlich auf 
Übungen ein, die er ›Leibesübungen‹ 
nennt und »in denen der Leib als die 
Natur, die wir selbst sind, gelebt wird« 
(ebd.: 14). Leibesübungen seien inso-
fern der Versuch, das eigene Selbst in 
der untrennbaren Einheit von Körper, 
Geist und Seele zu erfassen. Derartige 
Übungen sind dadurch definiert, dass 
ihre Durchführung per se eine Praxis 
leiblicher Existenz ist und Leiberfahrun-
gen unmittelbar ermöglichen. Leibes-
übungen sind mithin zweckfreie, nicht 
zielorientierte Bewegung, sie sind selbst 
Lebensvollzug beiehungsweise, da sie 
nur in bestimmten, für sie ausgesparten 
Zeiten ausgeführt werden, »doch wenigs-
tens die paradigmatische Erfahrung von 
Lebensvollzug« (ebd.: 357). Dabei geht 
es nie um Leistungssteigerung, vielmehr 
sollen Leibesübungen »den Leib zu sei-
nem Recht kommen lassen« (ebd.: 301). 
Doch vor allem und grundlegend geht es 
darum, »dass man sich überhaupt in sei-
nem Leibe zu Hause fühlt« (ebd.: 357). 
Leibesübungen sind »ein Herabsteigen 
des Bewusstseins in den Leib« (ebd.: 121 
und 355).

Böhmes Auffassung von Leibesübun-
gen entspricht damit nahezu dem, was 
in zahlreichen Aussagen B.K.S. Iyen-
gars bezüglich Asana und Pranayama, 
den beiden praktischen Übungsformen 

Leibesübungen sind »ein Herabsteigen 
des Bewusstseins in den Leib«.

Zur Autorin

Dr. Annette Blühdorn, 
Studium der Klassischen 
Philologie, Slawistik, Ger-
manistik; Promotion über 
zeitgenössische deutsche Lyrik; langjährige 
Lehrtätigkeit als Universitätsdozentin in Eng-
land; Yoga-Praktizierende seit fast 40 Jahren; 
zertifizierte Iyengar-Yoga-Lehrerin, seit 2014 
mit eigenem Studio in Millstatt am See, Kärn-
ten; Mitarbeiterin im Redaktionsteam der Ver-
bandszeitschrift von »Iyengar-Yoga Deutsch-
land e.V.«; verschiedene Veröffentlichungen.

yoga-weinleiten.at

Artikel zum Thema

TV 95: Ronald Engert – Seele, Körper und 
Befreiung in der Bhagavad-gita

TV 95: Sebastian F. Seeber – Die Seele bei 
Platon

TV 91: Dr. Annette Blühdorn – Das metapho-
rische Herz - Teil 2

TV 90: Dr. Annette Blühdorn – Das metapho-
rische Herz

TV 87: Dr. Thomas Wachter - Die essenzielle 
Dimension der Seele

TV 78: Prof. Dr. Gerald Hüther – Was bedeu-
tet das: Lebendig zu sein?

TV 76: Dr. Dr. Karl J. Probst – Spiritualität 
und Heilung

Viele weitere Beiträge auf unserer  
Web seite: www.tattva.de/artikelsuche

Volltextarchiv: members.tattva.de

Online-Symposium OS 2017 und 2019:
www.wissenschaft-und-spiritualität.de

Online-Symposium OS 2020: 
www.gesellschaft-und-spiritualitaet.de

https://www.tattva.de/tag/ronald-engert/
https://www.tattva.de/tag/sebastian-f--seeber/
https://www.tattva.de/tag/dr-annette-bluehdorn/
https://www.tattva.de/tag/dr-annette-bluehdorn/
https://www.tattva.de/tag/dr-thomas-wachter/
https://www.tattva.de/tag/prof-dr-gerald-huether/
https://www.tattva.de/tag/dr-dr-karl-j--probst/


77Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

tv

des Yoga, zu lesen ist: »Bei den Asanas 
breitet sich unser Bewusstsein im gan-
zen Körper aus, durchdringt schließlich 
jede Zelle und stellt ein vollständiges 
Gewahrsein her« (2014: 46). Bedenkt 
man, dass im englischen Originaltext 
für »Körper« das Wort »body« verwen-
det wird, das aus Mangel an expliziten 
Alternativen auch »Leib« bedeuten kann, 
sind die beiden Aussagen fast identisch. 
Es wundert also nicht, dass Böhme in 
den Übungspraktiken des Yoga, insbe-
sondere Pranayama, den Atemübungen, 
eine Möglichkeit sieht, das verloren ge-
gangene Leibbewusstsein wiederzuerlan-
gen. Und auch Schmitz, der die Dialek-
tik zwischen der Selbstermächtigung des 
Menschen als Ich-Instanz und den damit 
verbundenen Verlusten sehr genau be-
nannt hat, argumentiert, die verschüt-
teten Möglichkeiten des Leibes seien 
keineswegs vernichtet, vielmehr sei es 
»dem modernen Menschen (…) anheim-
gestellt, sie in seinem eigenen Erleben 
und Erlebten wiederzuentdecken« (1998: 
441). Die Mystik des Yoga bietet hierfür 
einen Weg.

Literatur
BDYoga, Yoga in Zahlen 2023, Repräsentative 
BDY-Studie zu Yoga in Deutschland nach der 
Corona-Pandemie, 2023; https://www.yoga.
de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zah-
len-2023/

Blühdorn, A., ‚Das Herabsteigen des Bewusst-
seins in den Leib. Warum Asana und Pranaya-
ma Leibesübungen sind‘, in: Deutsches Yoga-
Forum, hrsg. vom BDYoga, in 5 Teilen, Heft 
2/2023 bis Heft 6/2023
Böhme, G., Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie 
in pragmatischer Hinsicht, Die Graue Edition, 
Zug/Schweiz 32021
Bruckner, I., Christliche Mystik. Auf den 
Spuren eines flüchtigen Phänomens, ProScien-
tia Linz, 2020; https://www.proscientia.at/
wp-content/uploads/2020/07/Bruckner_Mys-
tik_2020.pdf
Danzer, G., Merleau-Ponty. Ein Philosoph auf 
der Suche nach Sinn, Kulturverlag Kadmos, 
Berlin 2003
Grätzel, S., Die philosophische Entdeckung des 
Leibes, Franz Steiner Verlag Wiesbaden GmbH, 
Stuttgart 1989
Grün, A., Mystik. Den inneren Raum entdecken, 
Herder, Freiburg 2009
Hahn, A. (Hg.), Yoga und christlicher Glaube. 
Zwischen körpersensiblen Entdeckungen und syn-
kretistischer Vereinnahmung, Evangelische Zen-
tralstelle für Weltanschauungsfragen (EZW), 
EZW-Texte 270, Berlin 2020; (Hahn 2020a)
ders., ‚Der Körper als soziales Konstrukt. Kör-
perkultur als theologische und weltanschau-
liche Herausforderung‘, in Hahn 2020a, 7-18; 
(Hahn 2020b)
Heimerl, Th., ‚Der Leib Christi und der Körper 
der Christen: Körper und Leib als zentrale Pro-
blemzonen des Christentums‘, in: Alloa et al. 
22019, 166-182
Horkheimer, M. / Adorno, Th. W., Dialektik 
der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Suhr-
kamp, Frankfurt a.M. 1981
Iyengar, B.K.S., Licht auf Yoga. Das grundle-

gende Lehrbuch des Hatha-Yoga, O. W. Barth, 
München 22001
ders., Licht fürs Leben. Die Yoga-Version eines 
großen Meisters, O. W. Barth, München 22014
Klass, T.N., ‚Friedrich Nietzsche – Denken am 
„Leitfaden des Leibes“, in: Alloa et al. 22019, 
196-211
Nietzsche, F., Die Fröhliche Wissenschaft, Insel 
Verlag, Frankfurt a.M. 1982
ders., Gesammelte Werke, Anaconda Verlag, 
Köln, 2012
Rappe, G., ‚Nietzsche und der Leib. Aktuelle 
und historische Perspektiven‘, in: Nietzschefor-
schung, hrsg. von Enrico Müller, Bd. 5-6, 1998, 
135-150 
Rieger, H.-M., Leiblichkeit in theologischer Pers-
pektive, Kohlhammer, Stuttgart 2019
Röd, W., ‚Friedrich Nietzsche‘, in: Thurnher, 
R. / Röd, W. / Schmidinger, H. Geschichte der 
Philosophie Band XIII – Die Philosophie des aus-
gehenden 19. und des 20. Jahrhunderts 3. Lebens-
philosophie und Existenzphilosophie, C.H.Beck, 
München 2002, 59-110
Schipperges, H., Am Leitfaden des Leibes. Zur 
Anthropologie und Therapeutik Friedrich Nietz-
sches, Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1975
ders., Kosmos Anthropos. Entwürfe zu einer Phi-
losophie des Leibes, Klett-Cotta, Stuttgart 1981
Schmitz, H., Der Leib, System der Philosophie, 
Zweiter Band, Erster Teil, Bouvier Verlag, Bonn 

31998
Wendel, S., Christliche Mystik. Eine Einführung, 
topos plus, Kevelar 2011
Wick, P., ‚Körper-Theologie in der Bibel. Über-
legungen zum Umgang mit dem menschlichen 
Körper‘, in: Hahn, 2020a, 19-31

genesis-pro-life.com
+49 (0)5554 572 99 80 

Anzeige


