68  Philosophie

Dr. Annette Bliihdorn

»Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspiiren«

Vlon der Verdeckung zur Wiederentdeckung des Leibes (Teil 2)

Im ersten Teil dieses Artikels wurde aufgezeigt, wie es durch den modernen Korperkult zur Verdeckung des Leibes und damit

zur Leibvergessenheit kam. Dieser zweite Teil befasst sich mit seiner Wiederentdeckung. So bilden Kérper und Seele eine

Einheit im Leib, der die Ganzheit des in den Korper gefahrenen Bewusstseins darstellt.

5) Die Wiederentdeckung des Leibes

Die Bemiihungen um das Wiederaufde-
cken des Leibes vollzogen sich in einem
Zick-Zack-Kurs, an dessen Verlauf vie-
le Gelehrte und Suchende mitwirkten.
Doch am Ende konnte die platonische
Korper-Seele-Lehre, zumal nach der
Unterstiitzung durch die Theorien René
Descartes’, die Richtung fiir sich bestim-
men. Von den zahlreichen Beitrigen, die
gegen diesen Trend das Konzept des Lei-
bes zu aktualisieren versuchten, kénnen
hier nur einzelne Stationen ausgewihlt
werden. Im Friihchristentum erweist
sich der Apostel Paulus, dessen scheinbar
negative Kérper- und Leibauffassung oft
missverstanden wird, als glithender Ver-
fechter der ganzheitlichen Leiblichkeit.
Im Mittelalter sind es die Erfahrungswe-
ge der christlichen Mystiker:innen, die

in ihrem spirituellen Erleben den Leib
ins Zentrum riicken. Die Neuzeit ist
vertreten durch Friedrich Nietzsche, der
innerhalb der Philosophiegeschichte den
Leib als Basis der menschlichen Existenz
»am radikalsten ernstgenommen hat«

(Gerhard Danzer 2003: 106).

Paulus

Unmittelbar nach Platon verinderte
Aristoteles die Sicht auf den Dualismus
von Koérper und Seele, indem er auf der
Basis eines ganzheitlichen Denkansatzes
den Zusammenhang dieser beiden Pfei-
ler des menschlichen Seins lehrte. Seine
Anschauung konnte sich jedoch nicht
durchsetzen. Vielmehr nahm das friihe
Christentum die platonische, spiter neu-
platonische Idee der strikten psycho-so-
matischen Teilung konstruktiv auf, da
sie anschlussfihig war an das christliche

Modell einer unsterblichen Seele. Als
Ausnahme muss daher der Apostel Pau-
lus gelten, auch deshalb, weil der Leib
fiir Paulus niemals verdeckt war, sondern
Voraussetzung seiner Anthropologie ist:
»Die von der Odyssee zu Platon fiih-
rende Entwicklung«, schreibt Hermann
Schmitz, »scheint an Paulus spurlos vo-
riibergegangen zu sein« Paulus verfolge
vielmehr »eine hocharchaische Deutung
des Menschseins, die hinter die perso-
nale Emanzipation zuriickgeht und in
manchen Ziigen an den Standpunkt der
Ilias erinnert« (1998: 371f). Die Vorbe-
dingungen fiir Paulus’ Menschenbild
liegen jedoch im jiidischen Denken des
Alten Testaments. Denn der von Gott
aus Ackerboden und gottlichem Lebens-
atem erschaffene Mensch erfihrt an sich
keine Spaltung in einen sterblichen, ma-
teriellen Kérper und eine unsterbliche,



Bild: DALL-E

Hab so eine Sehnsucht, mich aufzusptren 69

Das Verhaltnis, das den Leib, das Fleisch und den Geist aneinander bindet, ist dadurch
bestimmt, dass das Fleisch und der Geist um die Vorherrschaft im Menschen streiten.
Der Austragungsort dieses Disputs ist der Leib, der damit zu einem Konfliktfeld wird.



70  Philosophie

immaterielle Seele, sondern bildet eine
Einheit, die dem ganzheitlichen Konzept
des Leibes entspricht (Theresa Heimerl
2019: 167).

Grundlegend fiir das Verstindnis des
paulinischen Menschenbilds sind die
griechischen Vorstellungen von soma,
sarx und pneuma. Soma bezieht sich meist

auf den Leib des Menschen, das heifSt auf
sein vollstindiges, ganzheitliches Sein.
Der Begriff wird in den Bibeliibersetzun-
gen aber oft unscharf mit Kirper als auch
Leib wiedergegeben (Schmitz 1998: 513;
Peter Wick 2020: 25f). Im Unterschied
zu soma bezeichnet sarx die reine Mate-
rialitidt des Kérpers, mit der eine gewisse
Begrenztheit verbunden ist; iiblicherwei-
se wird sarx als Fleisch {ibersetzt (Heimerl
2019, 168). Das Fleisch ist weder mit dem
Leib noch dem Kérper gleichzustellen, es
ist vielmehr »eine Macht, die den siindi-
gen Leidenschaften Gelegenheit bietet,
sich im Koérper auszutoben« (Schmitz

1998: 510). Daher gilt das Fleisch als
Gegenspieler von pneuma, dem goetli-
chen Geist, dem der Mensch sich 6ffnen
und dem er in seinem Leib eine Wohn-
statt bieten soll. Das Verhiltnis, das den
Leib, das Fleisch und den Geist anein-
ander bindet, ist also dadurch bestimmt,
dass das Fleisch und der Geist um die

Vorherrschaft im Menschen streiten.
Der Austragungsort dieses Disputs ist
der Leib, der damit zu einem Konflikt-
feld wird. Dem Menschen steht hier kein
seelischer Innenraum zur Verfiigung, in
den er sich, wie bei Platon, zur Distan-
zierung aus dem eigenen Leib zuriickzie-
hen kénnte. Insofern ist der Mensch den
Einfliissen dieser ihn ergreifenden Krifte
ausgeliefert wie der homerische Mensch
der Ilias, allerdings entstammen diese
Michte nicht der materiellen Aufienwelt,
sondern es sind »Michte der intimen In-
itiative« (ebd.: 509).

Paulus wird regelmiflig vorgehalten,

er habe den Korper abgelehnt und den
Antagonismus von Kérper und Seele
konsolidiert (Danzer2003: 89f). Paulus
ist aber weder kérper- noch leibfeindlich,
er will einzig der negativen Macht des
Fleisches entgegenwirken, die den Men-
schen von Gott entfernt. Rieger bemerkt
daher korrigierend: »Niche fiir eine Ab-
wertung des Leiblich-Kérperlichen tritt
Paulus ein, sondern fiir seine Erlésung
und Transformation« (2019: 79). Damit
diese erlésende Verwandlung gelingen
kann, muss der Mensch sich befreien aus
einer Existenzweise, die durch die siin-
digen — wortlich: absondernden — Ein-
fliisse des Fleisches bestimmt ist, ohne
jedoch seinen Leib, der er ja selbst ist,
aufzugeben. Sich selbst transformierend
soll der Mensch stirker in die vom gott-
lichen Geist bestimmte Existenzweise
eingehen, wodurch sein Leib der Macht
des Fleisches schrittweise entrissen wird.
In diesem Sinn mahnt Paulus im Brief
an die Korinther an, den Leib zur Heim-
statt des Geistes zu machen: »Wisst ihr
nicht, dass ihr Gottes Tempel seid und
der Geist Gottes in euch wohnt?« (1 Kor
3, 16); »Oder wisst ihr nicht, dass euer
Leib ein Tempel des Heiligen Geistes in
euch ist, den ihr von Gott habt und dass
ihr nicht euch selbst angehért?« (1 Kor
6, 19).

Auf der Grundlage dieses Verstind-
nisses kann ein »leiblicher Gottesdienst®
(Rieger 2019: 183ff) erfolgen, bei dem
der Mensch Gott in seinem Leib bzw.
einem am Leib orientierten Lebenswan-
del dient: »Verherrlicht also Gott in eu-
rem Leibel« (1 Kor 6, 20b). Schmitz sieht
in diesen Bildern, die den Leib als Tem-
pel des gottlichen Geistes interpretieren,
»die restlose Leibgebundenheit des Er-
lebens« (1998: 513) bei Paulus bestitigt.
Der Geist ist hier nicht, wie zu spiteren
Zeiten des Christentums, in der Seele
des Menschen verortet, da der Mensch
»fiir Paulus keine Seele und auch sonst
kein Asyl hat, in das er sich zwecks un-
leiblicher Gottesverehrung zuriickziehen
koénnte« (ebd.: 518). Der Geist durch-
dringt vielmehr den ganzen Leib. Diese
Deutung entspricht weitgehend einer
Definition des Leibes von Bshme: »Die

Selbsterfahrung, in der der Leib



Bilder: DALL-E

gegeben ist, ist das leibliche Spu-
ren bzw. der Leib ist die riumliche
Verteilung  dieses Spiirens selbst«
(2021: 13). Zugleich ist der paulinische
Mensch in seiner Beziehung zu Gott auf
seinen Leib angewiesen. Entsprechend
definiert Rieger: »Leib ist das Medium
der Selbst-, Welt- und Gottesbeziehung,
das der Mensch selbst ist« (2019: 79).
Das paulinische Menschenbild konn-
te im christlichen Denken nicht wirklich
Fuf§ fassen. Jedoch fithrt ein abseitiger
Pfad vom Leibkonzept des Paulus zur
Mystik des modernen Yoga, der durch-
aus begangen wird. Yoga ist eine Be-
wegungs- und Meditationsform, eine
Atem- und Bewusstseinsschulung, die
das Erleben einer Einheit von Korper,
Geist und Seele anstrebt. Deshalb iiber-
rascht es letztlich nicht, bei B.K.S. Iyen-
gar (1918-2014), einem bedeutenden in-
dischen Yogalehrer, Aussagen zu finden,
die denen von Paulus sehr nahekommen.
In seinem Standardwerk Licht auf Yoga
schreibt er zum Beispiel, der Kérper des
Yogis sei »ein Tempel, in dem der gott-
liche Funke wohnt«. Die Bediirfnisse
des Korpers seien »jene des gottlichen
Geistes, der durch den Kérper lebt. Der
Yogi sicht nicht in den Himmel hinauf,
um Gott zu finden, denn er weifS, dass
Er in ihm ist« (2001: 35). An anderer
Stelle erklirt Iyengar, dass einerseits der
Korper zwar sterblich sei, »aber dass wir
auch nur durch den Kérper einen Ein-
blick in das Géttliche gewinnen kon-
nen« (2014: 62). Die vielen Menschen,
die heute weltweit Yoga iiben, tun dies
nicht zuletzt auch, weil sie auf der Suche
sind nach leiblichen, ganzheitlichen Er-
fahrungen, weil sie ihre verschiitteten
Personlichkeitsanteile an die Oberfliche
holen wollen (Andreas Hahn 2020b: 17).
In einer Studie des BDYoga von 2023
gibt etwa die Hilfte der Befragten an,
Yoga zu praktizieren, um ihr geistiges
Befinden zu verbessern, etwa ein Viertel
duflert Interesse auf geistig-spiritueller
Ebene. Oft ist diese Suche mit einer un-
bestimmten Hinwendung zu &stlichen
Religionen verbunden, wovon die hiufig
in Yoga-Studios, aber auch in privaten
Vorgirten zu findenden Buddha-Statuen
zeugen. Es wire wohl erstaunlich und wi-

Hab so eine Sehnsucht, mich aufzusptiren 71

lyengar erklart, dass einerseits der Korper zwar
sterblich sei, »aber dass wir auch nur durch den Korper
einen Einblick in das Gottliche gewinnen konnen.

derspriichlich fiir die betreffenden Men-
schen festzustellen, dass ihr Streben nach
spiritueller Leiblichkeit mit der urchrist-
lichen Denkweise des Apostels Paulus
iibereinstimmt. Die evangelische Kir-
che hat diese Sehnsucht der Menschen
nach ganzheitlichem Erleben erkannt
und den aus niche christlichen Urspriin-
gen stammenden Yoga in ihr spirituelles
Angebot aufgenommen (Hahn 2020a).
Hier konne sich der Mensch wieder »als
lebendige Einheit von Kérper und Geist
erfahren« (Wick 2020: 30). So schliefit
sich, vermittelt durch die Sebnsucht,
sich aufzuspiiren, ein Kreis zwischen der
frithchristlichen Mystik des Paulus, der
Mystik des Yoga und dem Christentum
der Gegenwart.

Christliche Mystik des Mittelalters

Bereits in den Anfingen des Christen-
tums wies die Anthropologie des Paulus
einen moglichen Weg zu einer ganzheit
lichen Leibkonzeption, sie wurde aber
nicht angenommen. Ahnliches wieder-
holt sich in Verbindung mit der christli-
chen Mystik des Mittelalters. Diese Form
der Suche nach einer authentischen Spi-
ritualitdt entwickelte sich primir in den
klosterlichen  Ordensgemeinschaften,
die ab dem 11. Jahrhundert als Reaktion
auf den wachsenden Machteinfluss von
Kirche und Theologie zahlreich neu ge-
griitndet wurden. Die christlich-kldster-
liche Ordensbewegung verstand sich als
Gegenpol zu diesen ofhziellen Instanzen,
sie wollte in ihren Gemeinschaften eine



72  Philosophie

neue, andere Art des Glaubens und der
Religiositit praktizieren. Gott als den
inneren Schatz in der Tiefe des eigenen
Selbst” aufzuspiiren, das war ihr Ziel.
Dieses Streben wurde dann als Einung,
das heif$t unio mystica bezeichnet.

In der christlichen Mystik haben
sich vielfiltige Ausdrucks- und Empfin-
dungsformen herausgebildet. Zwei Rich-
tungen werden dabei als bestimmend
hervorgehoben, nimlich die spekulative
und die affektive Mystik. Letztere zeich-
net sich dadurch aus, dass sie nicht ra-
tional erfassbare Zustinde wie Visionen
und Auditionen in das mystische Erleben
miteinbezieht. Mystik wird demnach,
so Saskia Wendel, »als scognitio Dei ex-
perimentalisc (Erkenntnis Gottes durch
Erfahrung)« (2011: 25) aufgefasst, und
diese Erfahrung der Gottesgemeinschaft
wird kérperlich gespiirt, durchdringt
den Korper in allen Bereichen. Gemif§
Schmitz, der das »affektive Betroffen-
sein«, das Spiiren des eigenen Korpers,
zum Kriterium fiir die ‘Definition des
Leibes macht, handelt és sich somit um
eine leibliche Erfahrung; der Leib ist der
Austragungsort des mystischen Erlebens
(Schmitz 1998: 529fF). Teilweise spie-
len dabei erotische Empfindungen eine
Rolle, weshalb auch von »Liebes- oder
»Brautmystik« gesprochen wird. Oft sind
es tatsichlich Frauen, deren mystisches
Erleben diese Form annimmt, umge-
kehrt handelt es sich bei der sogenannten
»Frauenmystik« meist um affektive Mys-
tik. Denn zum Sammelbecken dieser
mystischen Ausdrucksform wurden im
13. und 14. Jahrhundert die Kloster der
Franziskanerinnen und Zisterzienserin-
nen sowie die Gruppierungen innerhalb
der Beginenbewegung, Frauen, die jen-
seits der Orden in' kleinen christlichen
Haus- und Lebensgemeinschaften unab-
hingig von Ordensregeln eine intensive
Spiritualitit lebten.

In deutlichem Unterschied zur affek-
tiven Mystik ist die spekulative Variante
rein theoretisch-philosophisch ausge-
richtet. Visionen oder andere ekstatische
Erfahrungen werden hier vehement ab-
gelehnt. Als reinster Vertreter der spe-
kulativen Mystik gilt Meister Eckhart.
Gemif seiner Lehre wird das mystische

Erleben »ein bildloses, gewissermaflen
intellektives Schauen und Erfahren Got-
tes« (Wendel 2011: 26). Laut Anselm
Griin hatte Meister Eckhart »wohl den
grofften Einfluss auf die Mystik von
heute« (2009: 48). Entscheidend fiir
diese Einschitzung ist der Gedanke der
»Gottesgeburt in der Seele« (ebd.: 50).
Meister Eckhart macht den denkenden
Geist und die Seele zum Ort des mysti-
schen Erkennens und bindet damit die
christliche Spiritualitit fest an die (neu-)
platonische Philosophie. Sicher hat die
Vorstellung, mit dem mystischen Erle-
ben in den eigenen Seelengrund zu tau-
chen, eine starke Anziehungskraft, weil
die Seele einen sicheren; unangreifbaren
Riickzugsort bildet. Gleichzeitig zemen-
tiert diese Form der mystischen Erfah-
rung aber den Dualismus von Kérper
und Seele bezichungsweise Geist, denn
der Korper beziehungsweise der Leib
sind von der mystischen Offenbarung
vollig ausgeschlossen. Dennoch setzt
sich mit Meister Eckhart die in der Seele
wurzelnde spekulative Mystik gegeniiber
dem affektiven Weg durch. Genau hier
setzt die Kritik von Schmitz an.

Die Tatsache, dass die Mystiker:innen
der affektiven Ausrichtung »ihr religicses
Betroffensein und Verhalten als einen
leiblichen Vorgang, ohne Riicksicht auf
die Seele beschreiben kénnen« (1998:
529), hile Schmitz fiir einen wichtigen

derholen, der schon in der Zuriickwei-
sung des paulinischen Menschenbildes
deutlich wurde. Das christliche Denken
sei, so argumentiert er, »stramm im Kiel-
wasser der griechischen Philosophie ge-
blieben; es entstehe der Eindruck, als ob
»die religiése Erfahrung im Christentum
zwar die Méglichkeit eines Selbstver-
stindnisses vom Leiblichen her angebo-
ten, das christliche Denken aber diese
Maglichkeit von sich gewiesen und ver-
dringt hitte« (ebd.: 529). Und tatsich-
lich sind Anzeichen dieser Skepsis gegen-
iiber der leiblich orientierten affektiven
Mystik _noch heute erkennbar, wenn
etwa Isabella Bruckner ihre Aussage, im
Zentrum-dieser mystischen Ausrichtung
stiinden »Imaginationen und intensive
korperliche Erfahrungen«, sofort rela-
tiviert durch den in Klammern hinzu-
gefiigten Kommentar: »wiewohl es sich
ebenso um rein sinnerliches, also >geisti-
ge« Erfahrungen handeln kann« (2020:
6). Hier wird deutlich, dass offenbar die
geistig-seelischen Erfahrungen als hé-
herwertig gelten im Vergleich mit dem
leiblichen Erleben.

Dass jedoch die Sehnsucht nach leib-
lichen Erfahrungen bleibt, beweist der
grofle Zulauf, den Yoga-Studios seit vie-
len Jahren verzeichnen. In Deutschland
hat sich die Zahl der Yoga-Praktizieren-
den seit 2018 auf insgesamt 20 Prozent
vervierfacht (BDYoga, 2023), der mo-

Der Leib ist der Austragungsort
des mystischen Erlebens.

Beitrag zur Geschichte des menschlichen
Selbstverstindnisses. Obwohl et auch bei
Meister Eckhart Zeichen der affektiven
Mpystik erkennt, macht Schmitz ihn pri-
mir fiir den Verfall dieser auf leiblichen
Erfahrungen beruhenden Version der
unio mystica verantwortlich. Im Verfall
der leiblichen Phinomene »zu unver-
bindlichen Begleiterscheinungen« (ebd.:
533) sicht Schmitz sich den Prozess wie-

derne Yoga als eine primir leiblich aus-
gerichtete Mystik hat also Konjunktur.
Tatsichlich empfiehlt Gernot Bohme
Leibesiibungen zur Wiederentdeckung
des Leibes und geht dabei auch auf Yoga
ein — zu Recht, denn die Ubungsprak-
tiken des Yoga, die das Bewusstsein der
Einheit von Kérper, Geist und Seele an-
streben, sind zweifellos als Leibesiibun-
gen zu betrachten (Blithdorn 2023).



Bild: DALL-E

Entsprechend formuliert B.K.S. Iyengar:
»Fiir einen Yogi (...) ist der Pfad hin zu
Geist oder Seele ganz und gar im Reich
der Natur angesiedelt.« Geist und Seele
seien nicht vom Koérper getrennt, Spiri-
tualitit sei »nichts Acherisches oder Au-
Rernatiirliches, sondern etwas, das in un-
serem eigenen Kérper zuginglich und in
ihm spiirbar und greifbar ist« (2014: 50).
Yoga ist Mystik des Leibes, also affektive
Mystik, und wird vielfach praktiziert aus
Sebnsuch, sich aufzuspiiren.

Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspiren 73

gelo (1475-1564) geben davon Zeugnis.
Insbesondere Spinoza wurde mit seinem
pantheistischen Denkansatz  bestim-
mend fiir die Frithromantiker, aber auch
fiir Nietzsche.

Von der Mystik des Mittelalters er-
folgt hier also ein Sprung in die Neuzeit
zu Nietzsche, der unter chronologischen
Gesichtspunkten bereits zu der ersten
Generation derjenigen gezihlt werden
kann, die sich dezidiert mit dem Leib

beschiftigten. Nietzsches Philosophie

Yoga ist Mystik des Leibes, also affektive Mystik,
und wird vielfach praktiziert aus Sehnsucht,
sich aufzuspiiren.

Friedrich Nietzsche

Mit der Renaissance, dem Anbruch der
Neuzeit, beginnt die »Grundlegung des
anatomischen Zeitalters« (Schipperges
1981: 11); das Geheimnis des Blutkreis-
laufes wird entschliisselt, die Wissen-
schaften der Anatomie und Pathologie
entstehen. Heinrich Schipperges nennt
auch fiir die folgenden Jahrhunderte Ent-
deckungen aus Naturwissenschaft und
Medizin, die den Menschen immer mehr
zu einer messbaren Grofle machen. Seit
der Mitte des 19. Jahrhunderts habe sich
diese Auffassung innerhalb der Medizin
schliefflich durchgesetzt, der menschli-
che Kérper sei auf einen physiologisch-
chemischen Apparat reduziert worden.
Das ist der kulturelle und wissenschaft-
liche Rahmen, in den Nietzsche sich mit
seinem Denken gestellt sieht und in den
er einzuordnen ist. Tobias Niklas Klass
spricht daher folgerichtig von der »Leib-
vergessenheit seiner [Nietzsches] Zeit«
(2019: 197). Doch ebenso gibt es An-
kniipfungspunkte. Denn im Humanis-
mus der Renaissance wandelte sich auch
die Einstellung zur Natur, zum mensch-
lichen Kérper sowie der darin verbor-
genen Seele. Die Werke von Gelehrten
wie Paracelsus (1493-1541) und Spinoza
(1632-1677) oder Kiinstlern wie Leonar-
do Da Vinci (1452-1519) und Michelan-

markierte in ihrer Neuartigkeit einen
Bruch mit der zu seiner Zeit giiltigen
philosophischen Tradition. Bis heu-
te wird er als einer »der umstrittensten
Denker der jiingeren Vergangenheit«
(Wolfgang Rod 2002: 62) beschrieben.
Die Fronten der Auseinandersetzung mit
Nietzsche reichen daher von Ablehnung
oder vélliger Missachtung einerseits zu
apologetischen Interpretationsversuchen
andererseits (Guido Rappe 1998: 135f).
Zum erstgenannten Lager zihlt offen-
bar Schmitz, der auf Nietzsche und des-
sen Aussagen zum Leib so gut wie nicht
eingeht. Zudem gilt Nietzsches Werk
als unsystematisch. Selbst Schipperges,
eindeutig einer der Fiirsprecher Nietz-
sches, sieht in dessen Schriften »eher ein
Gewebe komplizierter Figurengruppen«
(1975: 10). Klass hebt in dieser Unord-
nung zudem die Widerspriichlichkeit
der Aussagen hervor; Nietzsches Denken
sei »fast durchgingig von Ambivalenzen
und Positionswechseln geprigt« (2019:
198), entsprechend grof§ sei »die Anzahl
sich direkt widersprechender Aussagen«
(ebd.: 196). Schliefllich ist das Werk
Nietzsches uniibersichtlich, da er sich,
hiufig in Aphorismen, zu vielen Themen
geduflert hat — und das in wenig syste-
matischer Form. Obwohl sich Nietzsches
Philosophie somit als kontrovers erweist,

soll sein Beitrag zur Leibphilosophie
hier die abschlieflende Station auf dem
Weg der Wiederentdeckung des Leibes
markieren. Denn seine oft provokanten
Aussagen legen Rappe zufolge »gleich-
sam den Finger auf die Wunde der ver-
dringten Leiblichkeit, die bis heute nicht
verheilt ist« (1998: 136).

In der Vorrede zu Die Fréhliche Wis-
senschaft (1882) schreibt Nietzsche: »Die
unbewusste Verkleidung physiologischer
Bediirfnisse unter die Mintel des Objek-
tiven, Ideellen, Rein-Geistigen geht bis
zum Erschrecken weit — und oft genug
habe ich mich gefragt, ob nicht, im gro-
Ben gerechnet, Philosophie bisher iiber-
haupt nur eine Auslegung des Leibes
und ein Missverstindnis des Leibes ge-
wesen ist« (1982: 12). Klass interpretiert
die grof8e Bedeutung, die Nietzsche dem
Leib beimisst, als »Abwehrgeste« (2019:
196) gegen die — aus Nietzsches Sicht —
Verlogenheit der Philosophie seiner Zeit.
Denn deren vermeintlicher Fortschritt
basiere auf der Verdringung der tiefs-
ten und wahrhaftigsten Seinsschichten
des Menschen, sie setze auf Geist, Ver-
nunft und Ideal anstatt auf die Unver-
filschtheit und umfassende Ganzheit des
Leibes. In Nietzsches Werk, besonders
in seiner Schrift Also sprach Zarathustra
(1883-85), finden sich durchgehend Aus-
sagen zum Leib, die nahelegen, Nietzsche
stehe auf dem festen Grund einer eige-
nen, klar abgesteckten Leib-Konzeption.
Ausdriicklich warnt jedoch Klass davor,
»Nietzsches berithmte und gerade in der
Leib-Diskussion gern zitierte Formeln«
(ebd.) allzu leichtfertig wiederzugeben.
Denn was Nietzsche nicht bietet, ist eine
verlissliche Definition dessen, was der
Begriff >Leib< fiir ihn konkret bedeutet.

Ungeachtet dessen kénnen aber ei-
nige diesbeziigliche Kerngedanken fest-
gehalten werden. Eindeutig unterschei-
det Nietzsche den Leib von einem rein
anatomischen Gebilde, wenn er schreibt:
»Wie verschieden ist der Leib, wie wir
ihn empfinden, sehen, fiihlen, fiirchten,
bewundern, und >der Leib¢, wie ihn der
Anatom uns lehrtl« (zit. in Schipperges
1975: 24f). Damit formuliert er treffend
die in der Leibphilosophie heute iibliche

Unterscheidung zwischen Leib und Koér-



74  Philosophie

per. Zugleich setzt Nietzsche den Stel-
lenwert des Leibes hoher an als den des
Geistes oder des Bewusstseins. Nicht das
menschliche Bewusstsein sei das bemer-
kenswerte Phinomen, sondern: »Das Er-
staunlichere ist vielmehr
der Leib: man kann es
nicht zu Ende bewun-
dern, wie der mensch-
liche Leib méglich ge-
worden ist« (ebd.: 24).
Nietzsche bezweifelt so-
gar mehrfach, darin sehr
nah an der Position von
Schmitz, die Existenz der
Seele: »Leib bin ich ganz
und gar, und nichts au-
ferdem; und die Seele ist
nur ein Wort fiir ein Et-
was am Leibe. Der Leib
ist eine grofle Vernunfi«
(2012: 383). Dieser »gro-
fen Vernunft« des Leibes
steht der Geist als sklei-
ne Vernunft gegeniiber.
Dabei sind die Hierar-
chien so geregelt, dass der
Geist ein Instrument des
Leibes ist: »Der schaffen-
de Leib schuf sich den
Geist als eine Hand sei-
nes Willens« (ebd.: 384),
Gritzel
treffend so interpretiert: »Der Seinsbe-
griff der kleinen Vernunft bedeutet nur
eine Oberfliche des eigentlichen Seins®
(1989: 129). Nietzsche identifiziert das
Selbst nicht mit dem Geist oder der See-
le, wie es der platonisch-cartesianischen

was  Stephan

Auffassung entspriche, sondern der Ort
des Selbst ist der ganzheitliche Leib. Der
Mensch st sein Leib: »Hinter deinen
Gedanken und Gefiihlen, mein Bruder,
steht ein michtiger Gebieter, ein un-
bekannter Weiser — der heifdt Selbst. In

deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist er«
(2012: 383f). Diesen Leib sieht Nietzsche
als einen aktiv handelnden Komplex, er
ist eine »Anordnung und Einordnung
der héheren und niederen Titigkeiten,

(...) ein wihlender, kluger, riicksichts-
voller Gehorsam« (zit. in Schipperges
1975: 24). Das Bild des titigen Leibes
zeigt, dass Nietzsche die physiologischen
Vorginge, die innerhalb der modernen
Leibphilosophie der kérperlichen Ebene
zugeschrieben wiirden, im Leib veror-
tet. Er tut dies, um den Leib mit seinen
Instinkten und Affekten von der rein
ideell-geistigen Bewusstseinssphire klar
abzugrenzen und als eine Einheit ernst
zu nehmen, die tatsichlich spiir- und

fithlbare Bestandteile hat. Damit nihert
er sich dem Konzept der Leibesinseln bei
Schmitz an, die den Leib ebenfalls selbst-
stindig und mit realen Effekten agieren
lassen. Wenn Nietzsche sich seit Mitte
der 1880er Jahre in-
tensiv. mit Physiolo-
gie befasst, bedeutet
das keine Zuwen-
dung zu den Na-
turwissenschaften,
denen Nietzsche kri-
tisch gegeniiberstand
(Rappe 1998: 142),
sondern die Begriin-
dung eines neuen,
gesicherten Zugangs
zum Leib, der das
Spekulative  hinter
sich lisst. Die Physio-
logie, erklirt Gritzel,
»beschreibt somit
positiv das Selbstbe-
wusstsein des Leibes.
Hierbei kann sich die
grofle Vernunft selbst
erfassen. Die auf die-
se Art und Weise sich
erfassende Leiblich-
keit ist Wissen, alle
anderen Formen von
Gewissheit sind nur
Schattierungen einer
den Leib missachtenden oder verach-
tenden Betrachtungsweise« (1989: 126).
Letztlich ist also der menschliche Leib,
und damit der Mensch, fiir Nietzsche
Natur, denn »dies redlichste Sein, das
Ich, das redet vom Leibe« und der Leib
»redet vom Sinne der Erde« (2012: 382f,
Zarathustra). An anderer Stelle schreibt
Nietzsche: »Wir sprechen von Natur und
vergessen uns dabei: Wir selber sind Na-
turl« (zit. in Schipperges 1975: 28). Diese
Aussagen erinnern an die Definition des

Die vermehrte Hinwendung zum Korper, die dem Zweck dient, Ansehen und damit
ein gesteigertes Selbstbewusstsein zu erlangen, fiihrt zu maximaler Kontrolle und
Manipulation des Korpers. In diesem Prozess wird aber nicht nur der Korper,
sondern — meist unbewusst - noch mehr der Leib unterdriickt,



Bilder: DALL-E

Leibes bei Bohme: »Der Leib ist die Na-
tur, die wir selbst sind.«

Fazit

Obwohl Nietzsche
sche und in sich geschlossene Theorie
des Leibes entwickelt hat, ist die Aus-
einandersetzung mit ihm lohnend, weil

keine systemati-

er, so Klass, »ein feines Sensorium fiir
Phiinomene von Leiblichkeit auf ganz
unterschiedlichen Ebenen und in ganz
unterschiedlichen Kon-
texten«  (2019: 197)
entwickelt hat und da-
bei in Denkriume vor-
dringt, »die zu betreten
und mit seinem feinen
Gespiir fiir Nuancen
auszuleuchten zweifel-
los einen Gewinn be-
deutet« (ebd.: 204). In
einer Zeit der Leibver-
achtung war es Nietz-
sche ein Anliegen, den
Leib aus der bestindi-
gen, tiefen Verschiit-
tung hervorzuholen. Er
hat unverkennbar und
klar Gedanken der spi-
teren Leibphilosophie
vorweggedacht. Inso-
fern kniipft Nietzsche
ein zartes Band hin zur
modernen Leibphiloso-
phie, in deren Rahmen
die Wiederentdeckung
des Leibes wenig spiter
ausdriicklich

wurde. Damit ist hier

forciert

der Bogen geschlossen
zu der oben gegebenen kurzen Einfiih-
rung in die Anfinge der Leibphilosophie.

6) Auflosung der dialektischen Span-
nung im Leibbewusstsein

Am Ende kann man festhalten, dass es
zu einer vollstindigen Verdeckung des
Leibes nie gekommen ist. Durch die
Denkanstéfle und Initiativen aus ver-
schiedenen Richtungen — Philosophie,
Theologie, Heilkunde und andere, von
denen hier nur drei Beispiele vorgestellt
wurden —, blieb der Leib unterschwellig

Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspiren 75

immer vorhanden in der Sehnsucht, sich
aufzuspiiren. Die abschlieffende Frage
ist, aus welchen Griinden und auf welche
Weise wir das tief in uns schlummernde
Leibbewusstsein und damit den Leib zu
neuem Leben erwecken sollten.

Wenn Rieger das Verhiltnis von Kér-
perkult und Leibesverachtung als ein Pa-
radox beschreibt (2019: 10), trifft das die
Sachlage nicht korrekt. Denn es handelt
sich eher um ein dialektisches Verhilenis,

bei dem das angestrebte Ziel sich in sein
Gegenteil verkehrt. Die vermehrte Hin-
wendung zum Korper, die dem Zweck
dient, Ansehen und damit ein gesteiger-
tes Selbstbewusstsein zu erlangen, fithrt
zu maximaler Kontrolle und Manipu-
lation des Kérpers. In diesem Prozess
wird aber nicht nur der Korper, sondern
— meist unbewusst — noch mehr der Leib
unterdriickt, die Natur, die wir selbst
sind. Verstirkte Korperkontrolle fithrt
also direkt in die Verdeckung des Leibes,
damit jedoch auch zu einer Entfremdung
vom eigenen Selbst, zu einer Verringe-

rung eines wahren Selbst-Bewusstseins,
zum Gegenteil von dem, was urspriing-
lich geplant war. Schmitz formuliert die-
ses dialektische Problem so:

»In der von Platon gekronten Entwicklung
hat die Menschheit einen neuen Stolz ge-
lernt, (...) den aktiven Stolz des Meisters,
der in gelockerter Sicherbeir dem Unwill-
kiirlichen und Leiblichen den Stempel
seiner verniinftigen Souverdinitit aufprigt
(...). Dieser aktive Stolz
gehort zu den kostbars-
ten  Errungenschaften
menschlicher Geschich-
te, aber diese Errun-
genschaft  ist  erkauft
mit so viel gurwilliger
oder skrupelloser Ver-
failschung, Verdeckung,
Verdringung, dass die
Menschheir in  krank-
hafter Verkrampfung zu
verharren drobt, wenn
sie sich nicht anschickt,
mit der errungenen Ver-
nunft schlicht sachlich
die Hintergriinde des
Geschehens zu  durch-

leuchten« (1998: 366f).

Auch  Gritzel be-
schreibt das Verhilt-
nis des Leibes zu dem
ihn  kontrollierenden
Geist als eine Dialek-
tik. Mit Bezug auf die
Verwandlung des Geis-
tes zum unschuldigen
Kind, durch die bei
Nietzsche die groffe Vernunft zuletzt sich
selbst finden will (1989: 120), erklirt er:
»Die Unschuld sieht den Leib als Leib,
(...) sie pervertiert nie diese Sichtweise
zu dem blof§ beabsichtigten und zu er-
reichenden Ziel. Die Perversion des Lei-
bes ist die durch sich begriindete und ihr
Wofiir kennende Vernunft, da (...) der
Leib hiermit seine Vernichtung herbei-
fithrt« (ebd.: 134). Das »Wofiir, also die
dufleren Zwecke, die wir auf der Suche
nach einem #uflerlich reprisentativen
Selbst dem Korper aufzwingen, lisst uns
den Kérper beherrschen und manipu-



76  Philosophie

lieren. Doch dadurch unterdriicken wir
den im Kérper gefangenen Leib bis zur
Perversion, und auch die urspriinglich
angedachten Zwecke verlieren letztlich
ihren Sinn, weil wir selbst der Leib sind,
der pervertiert wird. In der Dialektik der
Aufklirung, die durch Analyse der Griin-
de, die zum Scheitern der Aufklirung
fithrten, Wege aus diesem Scheitern zu
finden sucht, formulieren Max Hork-
heimer und Theodor W. Adorno ganz
Ahnliches, doch ohne dabei den Leib im
Blick zu haben. Definiert man aber mit
Bohme die Natur als das, was wir selbst
sind, nimlich unser Leib, gewinnen ihre
Aussagen eine neue Dimension: »Mit der
Verleugnung der Natur im Menschen
wird nicht bloff das Telos des eigenen
Lebens verwirrt und undurchsichtig.
(...) Die Herrschaft des Menschen {iber
sich selbst, die sein Selbst begriindet,
ist vircuell allemal die Vernichtung des
Subjekts, in dessen Dienst sie geschieht«
(1981: 73).

Es muss also darum gehen, diese dia-

Artikel zum Thema

TV 95: Ronald Engert — Seele, Korper und
Befreiung in der Bhagavad-gita

TV 95: Sebastian F. Seeber — Die Seele bei
Platon

TV 91: Dr. Annette Bliihdorn — Das metapho-
rische Herz - Teil 2

TV 90: Dr. Annette Bliihdorn — Das metapho-
rische Herz

TV 87: Dr. Thomas Wachter - Die essenzielle
Dimension der Seele

TV 78: Prof. Dr. Gerald Hiither — Was bedeu-
tet das: Lebendig zu sein?

TV 76: Dr. Dr. Karl J. Probst — Spiritualitét
und Heilung

Viele weitere Beitrage auf unserer
Webseite: www.tattva.de/artikelsuche

Volltextarchiv: members.tattva.de

Online-Symposium 0S 2017 und 2019:
www.wissenschaft-und-spiritualitat.de

Online-Symposium 0S 2020:
www.gesellschaft-und-spiritualitaet.de

lektische Verstrickung aufzulésen, um
dem Leib zu neuem Leben zu verhelfen
und so dem Selbst neue Geltung zu ver-
schaffen. Denn ohne Leibbewusstsein
bewegen wir uns immer an der Ober-
fliche unseres Selbst, zu dessen Kern
wir keinen Kontakt haben. Die Folgen
davon sind, wie einfithrend erwihnt,
Defiziterfahrungen, die sich in vielfil-

den Erregungen ausgesetztes Wesenc
(ebd.: 366f). Wie kann das gelingen?
Bohme sieht Leibsein als Aufgabe
(2021, Titel) und betont regelmifiig,
dass die Leibphilosophie in die Praxis
vordringen miisse. In diesem Sinn erldu-
tert er, wie leibliches Spiiren »durch ex-
plizite iibende Zuwendung zum Leibe«
rehabilitiert werden kann (ebd.: 117),

Leibesiibungen sind »ein Herabsteigen
des Bewusstseins in den Leib«.

tigen Formen sogenannter psychischer
Erkrankungen iuflern. Die Kenntnis
vom Leib und ein daraus entwickeltes
Leibbewusstsein 6ffnen einen Weg, die-
se Dialektik zu durchbrechen. In Bezug
auf die Aufgaben der Psychologie, folgert
Schmitz daher, »ist Homer in mancher
Hinsicht aktueller als das Meiste dessen,
was zwischen Homer und der Gegenwart
iiber psychologische Themen gesagt wor-
den ist« (1998.: 442). Entsprechend rit er
dazu, den aktiven, souverinen Stolz der
Selbstbestimmung »zu erginzen durch
den passiven Stolz des Offen- und Hin-
gegebenseins, dessen der Mensch inne
werden kann, indem er sich neu entdeckt
als leibliches, den abgriindig-ergreifen-

Zur Autorin

Dr. Annette Bliihdorn,

Studium  der Klassischen

Philologie, Slawistik, Ger-

manistik; Promotion iiber
zeitgenossische deutsche Lyrik; langjahrige
Lehrtatigkeit als Universitatsdozentin in Eng-
land; Yoga-Praktizierende seit fast 40 Jahren;
zertifizierte lyengar-Yoga-Lehrerin, seit 2014
mit eigenem Studio in Millstatt am See, Karn-
ten; Mitarbeiterin im Redaktionsteam der Ver-
bandszeitschrift von »lyengar-Yoga Deutsch-
land e.V.«; verschiedene Veroffentlichungen.

yoga-weinleiten.at

um so die dialektische Spannung zwi-
schen Kérperkult und Leibvergessenheit
aufzuheben. Bshme geht ausfiihrlich auf
Ubungen ein, die er »Leibesiibungen
nennt und »in denen der Leib als die
Natur, die wir selbst sind, gelebt wird«
(ebd.: 14). Leibesiibungen seien inso-
fern der Versuch, das eigene Selbst in
der untrennbaren Einheit von Kérper,
Geist und Seele zu erfassen. Derartige
Ubungen sind dadurch definiert, dass
ihre Durchfithrung per se eine Praxis
leiblicher Existenz ist und Leiberfahrun-
gen unmittelbar ermdglichen. Leibes-
iibungen sind mithin zweckfreie, nicht
zielorientierte Bewegung, sie sind selbst
Lebensvollzug beichungsweise, da sie
nur in bestimmten, fiir sie ausgesparten
Zeiten ausgefiihrt werden, »doch wenigs-
tens die paradigmatische Erfahrung von
Lebensvollzug« (ebd.: 357). Dabei geht
es nie um Leistungssteigerung, vielmehr
sollen Leibesiibungen »den Leib zu sei-
nem Recht kommen lassen« (ebd.: 301).
Doch vor allem und grundlegend geht es
darum, »dass man sich iiberhaupt in sei-
nem Leibe zu Hause fiithlt« (ebd.: 357).
Leibesiibungen sind »ein Herabsteigen
des Bewusstseins in den Leib« (ebd.: 121
und 355).

Béhmes Auffassung von Leibesiibun-
gen entspricht damit nahezu dem, was
in zahlreichen Aussagen B.K.S. Iyen-
gars beziiglich Asana und Pranayama,
den beiden praktischen Ubungsformen


https://www.tattva.de/tag/ronald-engert/
https://www.tattva.de/tag/sebastian-f--seeber/
https://www.tattva.de/tag/dr-annette-bluehdorn/
https://www.tattva.de/tag/dr-annette-bluehdorn/
https://www.tattva.de/tag/dr-thomas-wachter/
https://www.tattva.de/tag/prof-dr-gerald-huether/
https://www.tattva.de/tag/dr-dr-karl-j--probst/

des Yoga, zu lesen ist: »Bei den Asanas
breitet sich unser Bewusstsein im gan-
zen Kérper aus, durchdringt schliefllich
jede Zelle und stellt ein vollstindiges
Gewahrsein her« (2014: 46). Bedenkt
man, dass im englischen Originaltext
fiir »Kérper« das Wort »body« verwen-
det wird, das aus Mangel an expliziten
Alternativen auch »Leib« bedeuten kann,
sind die beiden Aussagen fast identisch.
Es wundert also nicht, dass Béhme in
den Ubungspraktiken des Yoga, insbe-
sondere Pranayama, den Atemiibungen,
eine Méglichkeit sieht, das verloren ge-
gangene Leibbewusstsein wiederzuerlan-
gen. Und auch Schmitz, der die Dialek-
tik zwischen der Selbstermichtigung des
Menschen als Ich-Instanz und den damit
verbundenen Verlusten sehr genau be-
nannt hat, argumentiert, die verschiit-
teten Moglichkeiten des Leibes seien
keineswegs vernichtet, vielmehr sei es
»dem modernen Menschen (...) anheim-
gestellt, sie in seinem eigenen Erleben
und Erlebten wiederzuentdecken« (1998:
441). Die Mystik des Yoga bietet hierfiir
einen Weg. @

Literatur

BDYoga, Yoga in Zablen 2023, Reprisentative
BDY-Studie zu Yoga in Deutschland nach der
Corona-Pandemie, 2023; https:/[www.yoga.
delyoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/yoga-in-zah-
len-2023/

Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspuren 77

Blithdorn, A., ,Das Herabsteigen des Bewusst-
seins in den Leib. Warum Asana und Pranaya-
ma Leibesiibungen sind’, in: Deussches Yoga-
Forum, hrsg. vom BDYoga, in 5 Teilen, Heft
2/2023 bis Heft 6/2023

Bohme, G., Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie
in pragmatischer Hinsicht, Die Graue Edition,
Zug/Schweiz *2021

Bruckner, I., Christliche Mystik. Auf den
Spuren eines fliichtigen Phinomens, ProScien-
tia Linz, 2020; https://www.proscientia.at/
wp-content/uploads/2020/07/Bruckner_Mys-
tik_2020.pdf

Danzer, G., Merleau-Ponty. Ein Philosoph auf
der Suche nach Sinn, Kulturverlag Kadmos,
Berlin 2003

Grirzel, S., Die philosophische Entdeckung des
Leibes, Franz Steiner Verlag Wiesbaden GmbH,
Stuttgart 1989

Griin, A., Mystik. Den inneren Raum entdecken,
Herder, Freiburg 2009

Hahn, A. (Hg.), Yoga und christlicher Glaube.
Zwischen kirpersensiblen Entdeckungen und syn-
kretistischer Vereinnahmung, Evangelische Zen-
tralstelle fiir Weltanschauungsfragen (EZW),
EZW-Texte 270, Berlin 2020; (Hahn 2020a)

ders., ,Der Korper als soziales Konstrukt. Kér-
perkultur als theologische und weltanschau-
liche Herausforderung’, in Hahn 2020a, 7-18;
(Hahn 2020b)

Heimerl, Th., ,Der Leib Christi und der Kérper
der Christen: Kérper und Leib als zentrale Pro-
blemzonen des Christentums’, in: Alloa et al.
22019, 166-182

Horkheimer, M. / Adorno, Th. W., Dialektik
der Aufklirung. Philosophische Fragmente, Suhr-
kamp, Frankfurt a.M. 1981

Iyengar, B.K.S., Licht auf Yoga. Das grundle-

-

~

genesis-pro-life.com
+49(0)56554 57299 80

gende Lehrbuch des Hatha-Yoga, O. W. Barth,
Miinchen 22001

ders., Licht fiirs Leben. Die Yoga-Version eines
grofsen Meisters, O. W. Barth, Miinchen 22014

Klass, T.N., ,Friedrich Nietzsche — Denken am
,Leitfaden des Leibes, in: Alloa et al. 22019,
196-211

Nietzsche, F., Die Frohliche Wissenschaft, Insel
Verlag, Frankfurt a.M. 1982

ders., Gesammelte Werke, Anaconda Verlag,
Kéln, 2012

Rappe, G., ,Nietzsche und der Leib. Aktuelle
und historische Perspektiven’, in: Nietzschefor-
schung, hrsg. von Enrico Miiller, Bd. 5-6, 1998,
135-150

Rieger, H.-M., Leiblichkeit in theologischer Pers-
pektive, Kohlhammer, Stuttgart 2019

Réd, W., ,Friedrich Nietzsche', in: Thurnher,
R./ Réd, W. / Schmidinger, H. Geschichte der
Philosophie Band XIIT — Die Philosophie des aus-
gehenden 19. und des 20. Jahrhunderss 3. Lebens-
philosophie und Existenzphilosophie, C.H.Beck,
Miinchen 2002, 59-110

Schipperges, H., Am Leitfaden des Leibes. Zur
Anthropologie und Therapeutik Friedrich Nietz-
sches, Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1975

ders., Kosmos Anthropos. Entwiirfe zu einer Phi-
losophie des Leibes, Klett-Cotta, Stuttgart 1981
Schmitz, H., Der Leib, System der Philosophie,
Zuweiter Band, Erster Teil, Bouvier Verlag, Bonn
31998

Wendel, S., Christliche Mystik. Eine Einfiihrung,
topos plus, Kevelar 2011

Wick, P., ,Korper-Theologie in der Bibel. Uber-
legungen zum Umgang mit dem menschlichen
Kérper', in: Hahn, 2020a, 19-31

Anzeige




