
Philosophie90

Dr. Annette Blühdorn

»Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren«
Von der Verdeckung zur Wiederentdeckung des Leibes (Teil 1)

Der Begriff »Leib« ist heutzutage weitgehend in Vergessenheit geraten, längst wurde er vom Begriff »Körper« ersetzt. Doch 

das hat weitreichende Folgen: Während Körper lediglich die physische Schicht unseres Daseins beschreibt, schließt der Leib 

unser Fühlen und Spüren mit ein und stellt einen Bezug zur Seele her. Wie es zur Leibesvergessenheit und seiner Wiederent-

deckung kam, verrät uns Dr. Annette Blühdorn.

Wir haben die 
innere Verbindung 
zu unserem Leib 

weitgehend verloren.



91Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

Der Begriff »Leibvergessenheit« impliziert, 
dass es vor dem Zustand des Vergessens einen Zustand 

der Kenntnis des Leibes gegeben haben muss.

1) Widersprüche und Defizite

Bereits 1986 diagnostizierte der Psycholo-
ge Hilarion Petzold einen »Kult der Kör-
perlichkeit«. Er sah darin »eine Sehnsucht 
des Menschen nach Leiblichkeit, eine 
Ahnung von dem Leib, der wir sind und 
der unsere letztendliche Wirklichkeit und 
Heimat ist.« Diese Sehnsucht wird hier im 
Titel deutlich ausgesprochen. Doch das 
Bewusstsein des Menschen sei, so Petzold, 
»auf den Körper als Objekt gerichtet«, es 
erfasse nicht »das Zentrum, in dem sich 
Innen und Außen verbinden« (1986: 9f). 
Knapp 40 Jahre später hat die Philoso-
phie des Leibes diese Sichtweise bestätigt. 
Laut Hans-Martin Rieger (2019: 9f) ist 
die Aufwertung des eigenen Körpers das 
zentrale Anliegen des Menschen in der 
(spät-)modernen Gesellschaft. Selbst-
verwirklichung und die Verwirklichung 
langfristiger Lebensziele seien an einen 
intakten Körper geknüpft, Gesundheit 
gelte als höchster Wert und zunehmend 
als machbar. Der Körper, den wir haben, 
fungiert dabei, wie auch Gernot Böhme 
formuliert, »als Instrument, das den ei-
gentlich menschlichen Zwecken und Ab-
sichten dient, das gut funktionieren und 
als Werkzeug möglichst unauffällig sein 
soll, als Plakat gesellschaftlichen Erschei-
nens dagegen möglichst auffällig« (2021: 
351). Für die Optimierung des Körpers 
stehen Individual- und Mannschaftssport 
zur Verfügung, Wellness- und Fitness-
programme, Body-Monitoring, Nah-
rungsergänzungsmittel sowie spezielle 
Ernährungsstile, und neben der etablier-
ten Reparatur- und Reproduktionsmedi-
zin nun auch eine ästhetische Chirurgie, 
die auf eine fragwürdige Verbesserung 
des körperlichen Erscheinungsbilds zielt. 
Als Gegentrend wäre schließlich Body 
Positivity zu nennen, eine Initiative, die 
Körperakzeptanz jenseits der gängigen 
Normmaße propagiert.

Doch die körperzentrierte »Gesund-
heitsgesellschaft« des 21. Jahrhunderts 
hat auch eine Kehrseite. Für Rieger zeigt 
sie sich paradoxerweise in einer Vernach-
lässigung des Leibes, der wir sind. Da-
mit ist jenes ganzheitliche Kontinuum 
gemeint, das Körper, Geist und Seele zu 
einer unauflöslichen Einheit zusammen-
bindet. Insofern könne »ein Körperkult 

eine Variante der Leibvergessenheit« oder 
gar der »Leibesverachtung« sein (2019: 
10, 66). Gemäß Böhme findet unsere 
leibliche Existenz »Beachtung nur als 
Voraussetzung für anderes« (2021: 355). 
Speziell die in der Zivilisation des späten 
20. und des 21. Jahrhunderts habituali-
sierte Lebensweise habe dazu geführt, 
dass »leibliche Kompetenzen gar nicht 
erst ausgebildet werden« (ebd.: 31). Wir 
erleben derzeit also große Widersprü-
che im Umgang mit dem eigenen, dem 
menschlichen Körper.

Der Grund für diese Widersprüch-
lichkeit liegt darin, dass wir tief in der 
abendländisch-christlichen Kultur ver-
wurzelt sind, die geprägt ist von der pla-
tonisch-cartesianischen Dualität: Der 
materielle Körper und die abstrakten 
Bereiche des Geistes beziehungsweise 
der Seele stehen einander gegenüben, 
ohne dass eine Verbindung zwischen 
diesen Bereichen erkennbar wäre. Wir 
haben die innere Verbindung zu unse-
rem Leib weitgehend verloren, er ist 
»wie verschwunden in der Spalte zwi-
schen beiden vermeintlichen Hälften 
des Menschseins« (Schmitz 1996: 13). In 

genau dieser Spalte scheint Konstantin 
Wecker festzustecken, wenn er schreibt: 
»Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspü-
ren« (2015: 165). Seine Sehnsucht offen-
bart den Wunsch nach leiblicher Ganz-
heit, sie deutet an, dass Teile der eigenen 
Persönlichkeit verschüttet sind, jedoch 
das Bedürfnis besteht, das Verschüttete 
an die Oberfläche zu holen. Diese Wahr-
nehmung bezeugt die Annahme, dass 
der Mensch aus voneinander gesonder-
ten Teilen besteht. Zwar nehmen wir 
diese Aufspaltung als ein Faktum an, sie 
bestand aber nicht immer. Es war Platon, 
der den abstrakten Raum der Seele kons-
truierte, alle Gefühle und Empfindun-

gen dorthin verschob und den Körper 
zu einem Bereich erklärte, der von der 
ebenfalls im Seelenraum angesiedelten 
Vernunft zu kontrollieren sei. Das Lei-
den am Verlust der verlorenen Einheit 
ist hier gewissermaßen vorgezeichnet. 
Denn die Sehnsucht, sich aufzuspüren, 
sich als unversehrtes Ganzes zu erleben, 
ist ein Phänomen, das nicht nur Wecker 
betrifft. Dies legen das wachsende Inter-
esse an Homöopathie nahe, an ganzheit-
licher und Komplementärmedizin sowie 
an christlich basierten oder östlichen 
Meditations- und Körperpraktiken, die 
eine spirituelle Dimension beinhalten 
und Zugang zu unseren verschütteten 
Persönlichkeitsanteilen versprechen. 
Ein weiteres Indiz sind die stetige Zu-
nahme psychischer Erkrankungen wie 
Depressionen, Burn-Out oder Angst-
zustände, die, so der Psychotherapeut 
Wunibald Müller, häufig aus der Defi-
ziterfahrung fehlender Ganzheit resul-
tieren, also aus der Vernachlässigung 
der Einheit von Körper und Seele im 
Leib (2011: 11).

Der Begriff »Leibvergessenheit« impli-
ziert, dass es vor dem Zustand des Ver-

gessens einen Zustand der Kenntnis des 
Leibes gegeben haben muss. In seiner um-
fangreichen Auseinandersetzung mit dem 
Leib weist Hermann Schmitz ein solches 
Leibbewusstsein für die prähistorisch-
mythische Zeit nach. Er verortet den Pro-
zess, der zum Verlust eines ganzheitlichen 
Leibempfindens führte, im Übergang von 
Homers Ilias zu der Epoche, die durch die 
Philosophie Platons geprägt ist. Dessen 
Konstruktion einer abstrakten Seele mar-
kiere das Ende der leiblichen Einheit und 
den Beginn der »Verschüttung dieses un-
befangenen menschlichen Selbstverständ-
nisses« (1998: 365).

Dieser zweiteilige Aufsatz verfolgt ©
 A

do
be

 P
ho

to
st

oc
k



92 Philosophie

den Weg von der ursprünglichen leibli-
chen Einheit des Menschen zur Verde-
ckung und schließlich der schrittweisen 
Wiederentdeckung des Leibes, in Gang 
gesetzt durch ein offenbar tiefliegen-
des Bedürfnis nach leiblicher Ganzheit. 

Da diese Entwicklungen sich über sehr 
lange Zeiträume erstrecken, können je-
doch nur einzelne Stationen dargestellt 
werden. Eine verbesserte Kenntnis der 
Entwicklungsgeschichte des Leibes und 
damit des ganzheitlichen Wesens unserer 
eigenen menschlichen Natur kann ein 
neues Leibbewusstsein fördern, das hilft, 
mit bestimmten Defiziten und Bedürf-
nissen, die wir verspüren, selbstbewuss-
ter umzugehen. Denn wenn der Leib, 
betont Schmitz, »aus der jahrtausende-
langen Versenkung zwischen Körper 
und Seele wieder an das Licht systemati-
scher und kontrollierter Besinnung her-
vorgeholt wird, ergibt sich die Aussicht 
auf Möglichkeiten des Empfangens und 
der Gestaltung, die den Menschen er-
lauben würden, den Boden der sie ergrei-
fenden Wirklichkeit zu betreten, statt 
als Passanten im Schienennetz technisch 
vorbereiteter Möglichkeiten darüber zu 
schweben« (2019: 4).

2) Leibphilosophie bei Hermann 
Schmitz und Gernot Böhme

Um die Wiederaufdeckung dieses ganz-
heitlichen Selbstverständnisses und um 
ein neues Leibbewusstsein bemüht sich 
die Leibphilosophie. Während Natur-
wissenschaft und Schulmedizin sich mit 
dem menschlichen Körper beschäftigen, 
insofern er objektiv messbar und kont-
rollierbar ist, untersucht die Leibphiloso-

phie »was man den menschlichen Körper 
nennt, in subjektiver Gegebenheit, im 
Medium des Sich-Spürens. Die Erfah-
rung, die in der Leiblichkeit gegeben ist, 
ist also Selbsterfahrung« (Böhme 2021: 
46). Die Leibphilosophie fällt in den Be-

reich der Phänomenologie, die Anfang des 
20. Jahrhunderts von Edmund Husserl 
entwickelt wurde. Sie wird gewöhnlich 
mit den Namen Merleau-Ponty, Scheler, 
Plessner und auch Nietzsche verbunden. 
In der folgenden Darstellung dessen, was 
unter dem Leib zu verstehen und wie er 
zu ergründen ist, liegt der Schwerpunkt 
auf der Leibphilosophie von Schmitz 
(1928-2021) und Böhme (1937-2022). 
Beide waren Lehrstuhlinhaber im Be-
reich Philosophie. Dabei galt Böhmes In-
teresse einer anthropologisch orientierten 
und pragmatischen Philosophie, während 

Schmitz, »dessen Leibphänomenologie 
wohl im weltweiten Vergleich ausgeführt 
ist wie keine andere« (Böhme 2020: 12), 
»so dass man in gewisser Hinsicht seine 
Philosophie überhaupt als Leibphiloso-
phie begreifen kann« (Böhme 2021: 24), 
strenger Theoretiker ist. Schmitz und 
Böhme bieten daher sehr verschiedene 
Perspektiven auf den Leib. Gerade wegen 
dieser Komplementarität werden sie hier 
gemeinsam für die Erklärung des Leibbe-
griffes herangezogen.

Hermann Schmitz
Das Wort Leib (zu mhd. leben; vgl. 
engl. to live und life) ist laut Schmitz 
»ein Sondergut der deutschen Sprache« 
(2019: 1) und erleichtert eine klare Ab-
grenzung von dem Konzept Körper. Den 
meisten Sprachbenutzer:innen sind die 
unterschiedlichen Bedeutungen der Be-
griffe Körper und Leib allerdings nicht 
bewusst. Der entscheidende Aspekt in 
Bezug auf die Definition des Leibes ist 
bei Schmitz das unmittelbare Erleben, 
das »affektive Betroffensein«: »Ich verste-
he unter dem Leib den Bereich der leib-
lichen Regungen, die jemand von sich in 
der Gegend (nicht nur in den Grenzen) 
des eigenen Körpers spüren kann, ohne 
sich auf das Zeugnis der fünf Sinne, be-
sonders des Sehens und Tastens, zu ver-
lassen. (…) Dazu gehört der ganze Be-
reich des affektiven Betroffenseins« (ebd.: 
3). Gemeint sind Affekte wie Angst, Be-
stürzung, Ekel, Scham oder Zorn, die 
in den Zwischenraum von Körper und 
Seele fallen, spürbare Zustände, die we-
der getastet noch gesehen werden kön-
nen und die als leibliche Empfindungen 
erfahren werden. Den eigenen Körper 
nimmt man laut Schmitz dagegen im 
konkreten Sehen und Tasten wahr.

Während der Körper ein »relativer 
Ort« ist, definiert Schmitz den Leib als ei-

nen »absoluten« Ort und verdeutlicht da-
mit, dass der eigene Leib immer gebunden 
ist an das Sein und Selbst seines/r Träger/
in. Er ist der Ort, von dem alles Handeln, 
Fühlen und Denken ausgeht. Alloa et al. 
sprechen von einem »Nullpunkt der Ori-
entierung« (2019: 2). Als absoluter Ort ist 
der Leib gänzlich durch das innere Erle-
ben des Menschen definiert, nicht gekop-
pelt an äußere Faktoren wie Raum und 
Zeit. Der Körper dagegen bewegt sich 
im Raum und um Kollisionen zu vermei-

Während der Körper ein »relativer Ort« ist, definiert 
Schmitz den Leib als einen »absoluten« Ort 

und verdeutlicht damit, dass der eigene Leib immer 
gebunden ist an das Sein und Selbst seines/r Träger/in.

An die Stelle der platonischen Illusion einer Seele 
setzt Schmitz das ganzheitliche Konzept des Leibes.



93Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

den, muss er immer in Relation zu ande-
ren Körpern gesehen werden. Das macht 
ihn zu einem relativen Ort, dessen Defi-
nition sich an der Außenwelt orientiert, 
während die Beschreibung des Leibes 
als eines absoluten Ortes am Inneren des 
Menschen ausgerichtet ist. Die Verschie-
denheit der beiden Sphären Körper und 
Leib beleuchtet ein Satz, der dem Philo-
sophen Gabriel Marcel 
zugeschrieben wird: 
»Ich habe einen Körper, 
aber ich bin mein Leib« 
(Schmitz 2019: 1). Die 
Seele schließlich sieht 
Schmitz als ortlos an. 
Im Grunde bestreitet er 
die Existenz der Seele, 
da seiner Meinung nach 
alle Empfindungen, 
die im philosophischen 
Denken seit Platon in 
den abstrakten Seelen-
raum projiziert werden, 
als leibliche Regungen 
zu interpretieren sei-
en (Schmitz 2011: 77). 
An die Stelle der plato-
nischen Illusion einer 
Seele setzt Schmitz das 
ganzheitliche Konzept 
des Leibes (ebd.: 89).

Um die Wirkungs-
weisen des Leibes exakt 
erklären zu können, 
entwickelte Schmitz ge-
naue Beschreibungska-
tegorien, auf deren Basis 
er den Leib analysieren 
kann. Als wesentlichen 
Faktor identifiziert er 
dabei das Prinzip der 
Dynamik, das für al-
les leibliche Geschehen bestimmend ist. 
Die Grundphänomene dieser Dynamik 
sind die Momente der Enge und Weite, 
die sich als bewegte, jeweils aufeinander 
bezogene Tendenzen der Engung und 
Weitung beziehungsweise Spannung 
und Schwellung ausleben. Engung zeigt 
sich in einem beklemmenden Gefühl bei 
Angst oder im Augenblick des Zusam-
menfahrens beim Erschrecken. Weitung 
tritt als Gefühl der Erleichterung auf 

oder als erhebendes Gefühl, wenn einem 
beim Anblick einer schönen Landschaft 
oder eines Kunstgegenstands »weit ums 
Herz« wird (Schmitz 2011: 19). Ein wei-
teres Charakteristikum des Leibes ist 
für Schmitz dessen Inselstruktur. Oft 
sind einzelne, nicht klar einzugrenzende 
Leibeszonen stärker spürbar als andere, 
etwa der Brustraum mit der Herzregion, 

die Magengegend, wo man mitunter ein 
flaues Gefühl verspürt, oder der Mund, 
der zu einer extrem aktiven Leibesinsel 
werden kann (ebd.: 55f). Je nach Ge-
fühlslage blühen diese Regionen auf, 
entschwinden der Wahrnehmung wieder 
und verschwimmen mit anderen Berei-
chen; Schmitz bezeichnet sie als Leibes-
inseln. Im Gegensatz zum sicht- und 
tastbaren Körper hat der spürbare Leib 
also keine klaren Grenzen, sondern ist 

»ein Gewoge verschwommener Inseln« 
(Schmitz 1986: 78), ein energetischer 
Zusammenschluss frei agierender Kräfte. 
Sie machen den Leib zu einem Regungs-
herd und Impulsgeber. Das für die Lei-
besinseln typische Gefühl der Unschärfe 
erlebt man, wenn man Schmerzen wie 
etwa Kopf-, Zahn- oder Bauchschmer-
zen nicht genau lokalisieren kann.

Gernot Böhme
Böhmes Sicht auf den 
Leib ist weniger durch 
exakte Kriterien be-
stimmt. Seine Defini-
tion beruht auf einem 
Aspekt, den Schmitz 
weitgehend vernachläs-
sigt, nämlich der Tat-
sache, dass unser Leib 
Teil der Natur ist: »Der 
Leib ist die Natur, die 
wir selbst sind« (2021: 
61). Dieser zunächst 
schlichte Satz birgt eine 
komplizierte Rück-
bezüglichkeit in sich, 
denn »als was sich der 
Leib zeigt, ist abhängig 
von der jeweiligen Wei-
se, Leib zu sein« (ebd.: 
9), das heißt unser 
subjektives Eingebun-
densein in den Leib er-
schwert eine objektive 
Definition des Leibes. 
Für Böhme ist das zen-
trale Kriterium zur Un-
terscheidung zwischen 
Körper und Leib das der 
Fremd- und Selbster-
fahrung. Unseren Kör-

per nehmen wir primär von außen, in 
der Fremderfahrung wahr, im kritischen 
ärztlichen Blick, in der Beschreibung der 
Naturwissenschaften und in den vielen 
Angeboten, die zur Manipulation und 
Optimierung des Körpers bereitstehen 
(ebd.: 12). Dagegen erfassen wir unseren 
Leib ausschließlich in der Selbsterfah-
rung.

Das Bewusstsein der Naturhaftigkeit 
unseres Leibes hat, so Böhme, im Lau-©

 A
do

be
 P

ho
to

st
oc

k



94 Philosophie

Leibvergessenheit erwächst aus Körperkult.

fe der Zivilisation stetig abgenommen, 
doch die jüngere Technisierung des Lei-
bes bedeutet eine spezielle Gefährdung, 
»indem sie die Grenze zwischen dem Na-
türlichen und dem Künstlichen beliebig 
verschiebbar macht. Da der Leib aber die 
Natur ist, die wir selbst sind, steht Leib-
sein als Existenzform überhaupt in Fra-
ge« (ebd.: 34f). Wir akzeptieren die De-
fizite unseres Körpers mit einer gewissen 
Distanziertheit und übertragen seine Be-
treuung medizinisch und therapeutisch 
geschultem Personal. Dass aber unser 
im Leib verkörpertes Selbst den Regeln 
der Natur unterworfen ist, ertragen wir 
weniger gelassen. Die Beherrschung der 
eigenen Natur beginnt mit dem arglosen 
Färben der grau werdenden Haare, doch 
Böhme listet deutlich drastischere Maß-
nahmen: »Prothesen, Transplantate, Im-
plantate, plastische Chirurgie, genetische 
Therapie, Eugenik, am Anfang in vitro-
Fertilisation, am Ende Euthanasie – da 
wird fraglich, was am Menschen über-
haupt noch als Natur angesehen werden 
kann« (ebd.: 351). Unser Körper wird zu 
einem kontrollier- und manipulierbaren 
Ding, dessen Naturhaftigkeit wir weit-
gehend von unserer Selbstwahrnehmung 
abspalten. Wir haben uns von der Natur 
unseres eigenen Leibes weit entfernt und 
empfinden unseren Leib teilweise »als 
etwas Fremdes, manchmal durchaus Be-
fremdliches. Dabei ist, dass dieses Frem-
de mein Fremdes ist, nie zu leugnen« 
(ebd.: 64).

Hier zeigen sich die eingangs erwähn-
ten Widersprüche und Defizite: Leib-
vergessenheit erwächst aus Körperkult. 
Böhme reagiert daher kritisch auf die in 
Sport, Wellness- und Fitnessangeboten 
vermittelten Erfahrungsmöglichkeiten. 
Sport begünstige ein Körperbewusstsein, 
das sich an Leistung und Perfektion so-
wie an von außen gesetzten Maßen und 
Zielen orientiere. Ähnliches gilt für die 
Idealvorstellungen, die im Wellness- und 
Fitnessbereich kursieren. Die Kenntnis, 
die man hier von sich und vom eigenen 
Körper hat, »ist medien- oder blickver-
mittelt, sie basiert nicht auf leiblichem 
Spüren« (2021: 116). Insofern liegt hier 
»geradezu eine Verlängerung und Ver-
stärkung der Leibvergessenheit« (ebd.) 

vor, denn ausschließlich im leiblichen 
Spüren erleben wir unseren Leib. Da-
her gilt es, »Existenzweisen einzuüben, 
in denen der Leib als die Natur, die wir 
selbst sind, gelebt wird« (ebd.: 14). Böh-
me nennt mehrere Praktiken, die da-
für bereitstehen – unter anderem Yoga, 
autogenes Training, Alexandertechnik 
– und erklärt, das große Angebot sol-
cher Übungsformen sei die Konsequenz 

unserer modernen, technisierten – heu-
te auch digitalisierten – Lebensart, die 
kaum direkten Körpereinsatz erfordert 
oder ermöglicht. In den genannten Prak-
tiken wird der Leib wiederentdeckt, 
»teils weil er sich auf dem Gipfel seiner 
Verdrängung von selbst meldet – wie in 
den gerade für moderne Lebensweisen 
charakteristischen vegetativen Dysto-
nien –, teils weil er auf dem Gipfel der 
Entfremdung und des Außersichseins ex-
plizit gesucht wird« (ebd.: 117). Böhme 
formuliert hier mit anderen Worten, was 
Wecker als eine persönliche Empfindung 
beschreibt: Hab so eine Sehnsucht, mich 
aufzuspüren.

3) Die leibliche Einheit des Menschen 
in der Ilias

In der aktuellen Diskussion zum The-
ma Leiblichkeit ist für Emmanuel Alloa 
der Bezug zur griechischen Archaik un-
erlässlich als Gegenentwurf zum neu-
zeitlichen Körper-Geist-Dualismus. In 
Homers epischer Dichtung sei es in der 
Tat schwierig, »zwischen geistigen und 
körperlichen Zuständen zu unterschei-
den, sosehr greifen beide fortwährend 
ineinander« (2019: 150). Besonders in 
der Ilias herrsche eine Erfahrungswelt 
vor, die leiblich-ganzheitlich und damit 
jenseits einer Spaltung in physische und 

psychische Erlebnisbereiche zu verstehen 
sei. Diesen Sachverhalt hat besonders 
Schmitz nachgewiesen. Mit keinem an-
deren Stoff befasst er sich in seiner Un-
tersuchung des Leibes so ausführlich wie 
mit der Ilias (1998: 373-445). Eingehend 
untersucht er die Begriffe, die die Altphi-
lologie seiner Zeit entweder als primär 
körperliche Organe beziehungsweise 
Zustände oder als vermeintliche Seelen-

bezeichnungen aufgefasst hat – eine In-
terpretation, mit der sie allerdings dem 
platonisch-cartesianischen Dualismus 
verhaftet geblieben sei.

Als die wichtigsten Körperregionen 
arbeitet Schmitz Thymos und Fren he-
raus. Beide sind in der Leibesmitte, im 
Bauch- beziehungsweise Brustraum 
lokalisiert, beide stehen für geistige 
Kapazitäten, zugleich für Entschluss-
kraft, Leidenschaft sowie emotionales 
Empfindungsvermögen. Fren bezeich-
net auch das Zwerchfell, gilt als Sitz der 
Seelentätigkeit, und auch des Verstandes 
sowie Bewusstseins; Thymos steht für 
das Herz, bedeutet Leben, Vitalität und 
Erregung, ist also eher der Sitz der Af-
fekte. Aus seinen exakten Analysen zieht 
Schmitz den Schluss, dass die Bereiche 
beziehungsweise Organe des Körpers, 
die vordergründig entweder einer kör-
perlichen oder einer geistig-seelisch Be-
stimmung zugeordnet werden, nicht ge-
mäß dieser strikten Aufteilung zu sehen 
sind, sondern weiterreichende Funktio-
nen haben. Er interpretiert diese Regio-
nen als Leibesinseln. Besonders Thymos 
und Fren erweisen sich als eigenmächtige 
Erregungsherde, in denen Gefühle und 
Emotionen gespürt werden. Zusammen-
fassend hält Schmitz die wichtige Ein-
sicht fest, dass in der Ilias »alle Weisen 
des Erlebens auf die am eigenen (körper-
lichen) Leibe gespürten Inseln und Re-



95Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

gungen bezogen werden. Es scheint also 
eine Zeit gegeben zu haben, in der nichts 
erlebt wurde, ohne dass dieses Erleben 
am eigenen Leibe gespürt worden wäre« 
(ebd.: 440). Wie ist das zu verstehen?

Zunächst muss man sich von der Vor-
stellung befreien, dass Emotionen und 
Gefühle im Innenraum einer abstrakten 
Seele verortet sind, denn diese »Intro-
jektion der Gefühle« (ebd.: 365) wird 
erst durch Platon initiiert. Gefühle und 
Empfindungen äußern sich stattdessen 
unmittelbar im Leib, indem die dafür 
empfänglichen oder verantwortlichen 
Leibregionen, die Leibesinseln, »als selbst-
ständige Impulsgeber auftreten, nicht als 

bloße Werkzeuge oder Begleiter zentraler 
Ichvollzüge« (Schmitz 1998: 444). Das 
bedeutet für den Menschen ein gewisses 
Ausgeliefertsein, nämlich an atmosphäri-
sche, göttlich-dämonische Mächte, die an 
die Stelle einer eigenständigen Ich-Steue-
rung treten und von denen der Mensch 
jederzeit getroffen werden kann. Schmitz 
spricht von einer »Durchlässigkeit für das 
Göttliche« (ebd.).

Auch Alloa bestätigt, dass einzelne 
Organe zusätzlich zu ihrer Organfunk-
tion Ventile für Emotionen waren, und 
er hebt ebenfalls die Phren und den Thy-
mos hervor (2019: 153f). Aspekte des 
Menschen, die nach heutiger Auffassung 
ihren Sitz im abstrakten Innenraum des 
Menschen hätten, seien konkret im Kör-
per des Menschen lokalisiert worden, der 
eben gerade dadurch zum Leib werde: 
»Der Denkraum der homerischen Figu-
ren ist ein durch und durch leiblicher, 
und muss weniger als abgeschlossener 
Hort denn als durchlässiger Resonanz-
boden für das Konzert fremder Kräfte 
aufgefasst werden« (ebd.: 153). Mit der 

Feststellung, die Organe beziehungswei-
se Körperteile behielten eine gewisse Ei-
genmächtigkeit, sie seien unberechenba-
re, weder vom Individuum noch von den 
höheren göttlichen Mächten vollständig 
zu dirigierende Instanzen, bestätigt Alloa 
Schmitz‘ Interpretation der Leibesinseln 
als »selbständige Impulsgeber«.

Andreas Brenner, der im Rahmen der 
Philosophie der Lebenskunst über Leib-
lichkeit schreibt, betont indessen, in der 
Ilias werde der Körper als aus mehreren 
Teilen zusammengesetzt erfasst. Dabei 
seien alle einzelnen Teile gleichwertig, 
eine Sichtweise, die daraus resultiere, dass 
die Glieder des griechisch-archaischen 

Menschen »gefüllt« (2018: 23) seien, das 
heißt mit eigener Kraft ausgestattet. In 
vorplatonischer Zeit herrsche eine additi-
ve Vorstellung vom belebten Körper: Die 
vielen Glieder summieren sich zu einem 
Ganzen und formen in ihrer Summe doch 
so etwas wie ein ›Selbst‹ oder ›Ich‹. Damit 
ist, so Brenner, »der maximale Abstand zu 
der sokratisch-platonischen Position, die 
den Körper als Seelenkerker betrachtet, 
markiert« (ebd.: 24).

Fazit
Das eigenleibliche Spüren von Empfin-
dungen kann somit beschrieben werden 
als ein Erleben, das durch selbsttätige 
Einzelregungen verschiedener Leibes-
inseln wachgerufen wird und dabei den 
Menschen in seinem ganzen Leib erfasst. 
Alle Empfindungen, alles Erleben wer-
den, so Schmitz (1998: 365f), »mit nai-
ver Sicherheit und genau treffender Be-
obachtung zugleich, als primär leibliches 
Betroffensein verstanden«. Verbunden 
damit sei »die Fähigkeit, Gefühle nicht 
in subjektive Seelenzustände umzudeu-
ten, sondern als abgründig-erregende, 
den Menschen in seiner leiblichen Na-
tur packende und erschütternde Mächte 
unverstellt zu erfahren«. Dies bedeutet 
zugleich ein gewisses Maß an Fremd-
bestimmung und Ausgeliefertsein. Der 
Mensch muss damit rechnen, dass die 
göttlich-atmosphärischen Mächte jeder-
zeit in das Geschehen eingreifen, sie ihn 
durch ein Hineinfahren in bestimmte 
Leibesinseln zum »Schauplatz ihrer Aus-
einandersetzungen« machen (Böhme 
1985: 253). Aufgrund der Eigenmäch-
tigkeit der Regungsherde sowie seiner 
additiven Konstitution kann man den 
archaischen Menschen daher nicht als 
untrennbare Einheit auffassen, also nicht 
im heutigen Sinn als Individuum. Die 
Ganzheit des archaischen Menschen 
basiert vielmehr darauf, dass er Gefühle 
leiblich spürt und erlebt. Das moderne 
Verfahren, »alles Leibliche zu verseelen« 
(1998: 441), also Gefühle aus dem Kör-
per auszulagern und in den abstrakten 
Raum der Seele zu verschieben, hat zwar 

Aspekte des Menschen, die nach heutiger Auffassung 
ihren Sitz im abstrakten Innenraum des Menschen hätten, 
seien konkret im Körper des Menschen lokalisiert worden, 

der eben gerade dadurch zum Leib werde.

Anzeige



96 Philosophie

neue Möglichkeiten der menschlichen 
Souveränität geschaffen, aber auch Fä-
higkeiten verschüttet, nämlich den Zu-
gang zum eigenen Erleben. Der heutige 
Mensch ist ein Individuum, insofern er 
selbstbestimmt agiert, aber die Ganzheit 
des Leibes, die Einheit von Körper und 
Seele, hat er verloren.

4) Die Verdeckung des Leibes

Odyssee
Im Hinblick auf das 
menschliche Leibbe-
wusstsein differenziert 
Schmitz präzise zwi-
schen Ilias und Odyssee 
mit der Begründung, 
in der Odyssee sei eine 
klare Abkehr des Men-
schen von den leibli-
chen Regungen erkenn-
bar. Zunächst zeige sich 
diese Verhaltensände-
rung am Phänomen 
des Hungers. Dem als 
unkontrollierbar wahr-
genommenen Hunger-
empfinden begännen 
die Betroffenen sich 
zu widersetzen, »mit 
heftigem Aufbegehren 
gegen den animalischen 
Trieb«. In der Folge 
greife dieser Wider-
stand dann über auf 
Regungen von »min-
der trivialen Impulsge-
bern, den sogenannten 
Seelenorganen« (ebd.: 
446), also von Thymos, 
Phren und anderer Lei-
besinseln, die weniger 
mit rein körperlichen Phänomenen wie 
Hunger befasst sind, sondern eher mit 
Affekten und Gefühlen. Als Odysseus 
nach seiner Heimkehr die Mägde nachts 
zu den Freiern Penelopes schleichen 
sieht, ermahnt er sein pochendes Herz, 
und tatsächlich gelingt es ihm, seinen 
Herzschlag zu beruhigen (ebd.). Schmitz 
identifiziert zwei Konsequenzen, die in 
der Odyssee aus der Abstandnahme des 

Menschen von seinen leiblichen Regun-
gen folgen. Erstens verlieren die Leibes-
inseln als Impulsgeber an Bedeutung. 
Verbunden damit ist eine schärfere Ab-
grenzung der Leibesinseln voneinander 
– Ursprung des seelischen Zwiespalts, 
der ja voraussetzt, dass der Mensch 
keiner einzelnen Regung ganz erliegt 
(ebd.: 447). Zweitens vollzieht sich eine 
Emanzipation vom Göttlichen, da die 

Eigeninitiative des Menschen dessen 
Einfluss hemmt; Schmitz spricht von 
einer »Rationalisierung der Theologie in 
der Odyssee« (ebd.: 449). Die anthropo-
logisch wichtigste Folge der personellen 
Emanzipation ist »die Introjektion der 
Gefühle, die Erzeugung einer privaten, 
seelischen Intimsphäre durch Metapho-
risierung der Rede vom Inneren« (ebd.: 
450). In diesen intimen Raum kann 

sich ab jetzt das Erleben zurückziehen 
beziehungsweise zunehmend von vorn-
herein darin abspielen. »Damit ist für 
den platonischen und christlichen See-
lenbegriff, der auf dem Niveau der Ilias 
absurd wäre, die entscheidende Voraus-
setzung geschaffen« (ebd.: 451).

Platon
Den stärksten Gegensatz zu Homers Ilias 

bildet innerhalb der an-
tiken Anthropologie 
das Werk Platons. Nach 
Vorarbeiten durch 
mehrere antike Philoso-
phen (ebd.: §81) kom-
men bei Platon »die 
Verdeckung des Leibes, 
die Konstruktion der 
Seele und die Introjek-
tion der Gefühle (…) zu 
klassischer Vollendung« 
(ebd.: 370). Hier geht 
es nun um die Frage, 
in welchem Verhält-
nis die Etablierung des 
Dualismus von Kör-
per und Seele zur Ver-
deckung des Leibes 
steht. Der Schlüssel 
liegt in Schmitz‘ These 
der Introjektion. Die 
schwindende Macht 
der Leibesinseln und 
der infolgedessen ab-
nehmende Einfluss der 
göttlichen Kräfte er-
fordern einen neuen 
Umgang mit Empfin-
dungen, einen neuen 
Ort für deren Verarbei-
tung. So bildet sich in 
der Vorstellungswelt 
ein jenseits des Kör-

pers, dennoch irgendwie im Innern des 
Menschen imaginierter Raum heraus, 
der allen Gefühlen, Wahrnehmungen 
und Einwirkungen einen Platz bietet. In 
diesem Innenraum geht schließlich das 
von Platon entwickelte Konzept der See-
le auf; sie wird »zum Bereich und Organ 
des vermöge der Introjektion als unleib-
lich gedeuteten Erlebens eines vom Dik-
tat der Regungen emanzipierten Ichs. ©

 A
do

be
 P

ho
to

st
oc

k



97Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

(…) Der Mensch wird in Körper und 
Seele zerlegt« (ebd.: 462).

Platon baut diese Polarität zu einem 
systematischen Modell aus. Er macht sie 
Seele zum Zentrum des Menschen und 
teilt sie in drei hierarchisch geordnete Be-
standteile auf, die als ranghöher über den 
Körper stehen. Der niedrigste Seelenan-
teil, das Epithymetikon, ist die Begierde, 
angesiedelt unterhalb des Zwerchfells. 
Der mittlere Seelenanteil mit Sitz im 
Herzen ist das Mutartig-Tatkräftige, das 
Thymoeides. An oberster Stelle steht das 
Logistikon, die Vernunft- oder Denksee-
le, die im Kopf residiert und die beiden 
anderen Seelenaspekte lenken soll. Die 
Vernunftseele nimmt eine Sonderstel-
lung auch deshalb ein, weil sie vor und 
nach ihrem Eingehen in einen irdischen 
Körper ewiges Leben jenseits der ding-
lichen Welt hat. Die Mutseele, das Herz, 
hält in Platons Denkmodell eine Mitt-
lerposition. Sie kann sowohl von dem 
niederen Epithymetikon als auch vom 
Logistikon beeinflusst werden, wobei 
sie bevorzugt der leitenden Vernunft 
zuarbeiten und die Begierden unterdrü-
cken soll. Dass jedoch die beiden unteren 
Seelenteile einander nahestehen, verraten 
schon ihre Namen, in denen der Thymos 
als Repräsentant der autonomen leibli-
chen Regungen lebendig ist. Die dreifach 
aufgespannte Seele belebt den Körper, 

zugleich werden leiblich gespürte Emp-
findungen und Impulse jetzt abgewertet, 
verdrängt und in den seelischen Innen-
raum verschoben. Sie werden zu abstrak-
ten Angelegenheiten. Der körperlich-
leibliche Aspekt äußert sich jedoch in der 
metaphorischen Umschreibung der im-
pulsgebenden Antriebskräfte, wie wir sie 
noch heute in verschiedenen Wendungen 
vom gebrochenen oder überquellenden 
Herzen gebrauchen. Schmitz erklärt die 
metaphorische Rede der Menschen da-

mit, dass sie »eigentlich von dem, was 
sie an dem anders beschaffenen eigenen 
Leib spüren, sprechen wollen und da-
bei im Rahmen des gesellschaftlich als 
normal vorgeschriebenen menschlichen 
Selbstverständnisses so tun müssen, 
als ob sie bloß eine Metapher für einen 
Seelenzustand brauchten, und wohl gar 
selbst davon überzeugt sind.« (1996: 14).

Ursachen
Im metaphorischen Sprechen zeigt sich 
erneut die im Titel hervorgehobene 
Sehnsucht, sich aufzuspüren. Wie und 
warum konnte sich ungeachtet dieser 
Sehnsucht die Annahme einer seelischen 
Innenwelt und schließlich die Aufspal-
tung des Menschen in Körper und See-
le so nachhaltig durchsetzen? Schmitz 
identifiziert drei Faktoren, die seiner 
Überzeugung nach hier eine maßgeben-
de Rolle spielten.

Als leitendes Motiv nennt er den 
emanzipatorischen Willen des Men-
schen zur Selbstermächtigung, also den 
Wunsch, von den unwillkürlichen und 
überwältigenden Regungen der Leibes-
inseln, vom Einfluss der numinos-atmo-
sphärischen Mächte frei zu werden (1978: 
224ff). An die Stelle dieser Einflüsse tritt 
die Eigeninitiative, die Kraft des Wun-

Die Vision einer Göttlichen Ordnung in den Ritualen der  Rosenkreuzer 
führt Suchende in seelischen Frieden und geistige Freiheit.  Eingegliedert 
in den FMG - Förderkreis für Mythologisches Gedankengut  können nach 
Abschluss eines Noviziates, das die Chymische Hochzeit des Christian 
Rosenkreuz von J.V. Andreae zum Inhalt hat, die neun  Einweihungsgrade 
in der Tradition der Gold- und Rosenkreuzer als  rituelle Logenarbeit 
 absolviert werden. 

Für den ersten Einblick öffnet sich die Homepage. Weitere Fragen 
 lassen sich mit dem anwesenden Collegium R.C. bei den Vorträgen in 
Frankfurt am Main und in Hamburg klären. 

www.templum-crc.de

Templum C.R.C.
Klassische Einweihung der Rosenkreuzer

Der Mensch ist nicht länger den eigenen leiblichen 
Regungen ausgeliefert, sondern erhebt sich jetzt über die 
Impulse seiner Leibesinseln, indem er sich schrittweise mit 

dem Innenraum seiner Seele identifiziert.

Anzeige



98 Philosophie

sches, sich die Dinge gefügig zu machen. 
Dieser Prozess, der schon in der Odyssee 
praktisch einsetzt, vollendet sich mit der 
Einführung des Seelenbegriffs bei Platon 
auch theoretisch. Der Mensch ist nicht 
länger den eigenen leiblichen Regungen 
ausgeliefert, sondern erhebt sich jetzt 
über die Impulse seiner Leibesinseln, 
indem er sich schrittweise mit dem In-
nenraum seiner Seele identifiziert. Die-
ser Raum dient dem Menschen nun als 
Rückzugsort sowie als Instrument, mit 
dessen Hilfe er sich Affekte und Regun-
gen aneignen und unterwerfen kann, so 
dass sie vollkommen zu seinen eigenen 
werden.

Ein weiterer Grund ist die heute gän-
gige Annahme, unsere Wahrnehmung 
basiere allein auf der Vermittlung be-
stimmter Körperteile, also der Sinnesor-
gane, die als »Werkzeuge oder Schleusen« 

(ebd.: 226.) für die Übertragung aller 
Wahrnehmungen fungieren; wir spre-
chen daher auch von Sinneseindrücken. 
Schmitz nennt dies den »Physiologismus 
der Wahrnehmungslehre« (ebd: 229) und 
sieht darin eine klare Verkürzung des 
Wahrnehmungsspektrums. Denn was 
die Sinnesorgane nicht passiert, gilt nicht 
als plausible Wahrnehmung. Das Erfas-
sen von Situationen und Atmosphären 

wie etwa die eines trüben Novembertags, 
des feierlichen Ernstes bei einem sozialen 
Anlass oder die bedrückende Atmosphä-
re an einem Krankenbett fallen aus dem 
gültigen Wahrnehmungsmuster heraus 
(Schmitz 2011: 89-96). Laut Schmitz 
hat sich der Physiologismus nach einer 
längeren Entwicklungsphase mit Platon 
und Aristoteles endgültig durchgesetzt. 
In der Folge seien Gefühle und Empfin-
dungen nicht mehr als Wahrnehmun-
gen anerkannt worden, was wiederum 

das Prinzip der Introjektion zementiert 
habe: »Das Gefühl kann nicht mehr mit 
der Wahrnehmung einströmen, sondern 
wird in der Seele angesiedelt, als privater 
Bestandteil einer persönlichen Innen-
welt« (ebd.: 230). Demgegenüber besitzt 
der homerische Mensch der Ilias mit den 
Leibesinseln als Wahrnehmungsquel-
len und Impulszentren einen wesentlich 
breiteren Rezeptionsapparat.

Der dritte Beweggrund, den Schmitz 
für die nachhaltige Einrichtung einer 
seelischen Innenwelt nennt, ist mit dem 
vorigen verbunden. Denn der Wahrneh-
mungsphysiologismus setzt voraus, dass 
die Gegenstände der Wahrnehmung, um 
von den Sinnesorganen erfasst werden zu 
können, materielle Objekte sein müs-
sen. Diesen Sachverhalt nennt Schmitz 
die »Objektivierung der Außenwelt« 
(ebd.: 231). Situationen und atmosphä-
rische Stimmungen wie die oben ge-
nannten fallen aus dem Rahmen dieses 
rationalen, rein gegenständlich operie-
renden Modells, da sie dem Anspruch 
der Objektgebundenheit nicht genügen. 
Folglich wandern sie in den abstrakten 
Bereich der Seele, »die damit zum Sam-
melbecken des Scheinhaften« verkommt 
(ebd.: 232).

Fazit
Zweifellos ist die Befreiung des Men-
schen aus Abhängigkeiten und damit die 
Entwicklung hin zu persönlicher Auto-
nomie positiv zu bewerten. Die Kehrsei-
te dieser Entdeckung des Geistes (Bruno 
Snell 1946, Buchtitel) ist jedoch, wie 
Schmitz nachweist, die Verdeckung des 
Leibes. Denn der Mensch verliert letzt-
lich den Kontakt zu bestimmten Antei-

Die Kehrseite dieser Entdeckung des Geistes 
ist jedoch, die Verdeckung des Leibes.

Zur Autorin

Dr. Annette Blühdorn, Stu-
dium der Klassischen Philo-
logie, Slawistik, Germanistik; 
Promotion über zeitgenössi-
sche deutsche Lyrik; langjährige Lehrtätigkeit 
als Universitätsdozentin in England; Yoga-
Praktizierende seit fast 40 Jahren; zertifizierte 
Iyengar-Yoga-Lehrerin, seit 2014 mit eigenem 
Studio in Millstatt am See, Kärnten; Mitarbei-
terin im Redaktionsteam der Verbandszeit-
schrift von »Iyengar-Yoga Deutschland e.V.«; 
verschiedene Veröffentlichungen.

yoga-weinleiten.at

Artikel zum Thema

TV 95: Ronald Engert – Seele, Körper und 
Befreiung in der Bhagavad-gita

TV 95: Sebastian F. Seeber – Die Seele bei 
Platon

TV 90–91: Dr. Annette Blühdorn – Das me-
taphorische Herz

TV 87: Dr. Thomas Wachter – Die essenzielle 
Dimension der Seele

TV 78: Prof. Dr. Gerald Hüther – Was bedeu-
tet das: Lebendig zu sein?

TV 76: Dr. Dr. Karl J. Probst – Spiritualität 
und Heilung

OS 17: Prof. Dr. Gerald Hüther u.a. – Poten-
tialentfaltung: biologisch, psychisch, spirituell

OS 20: Dr. Dieter Duhm u. Sabine Lichtenfels 
– Die heilige Matrix

Viele weitere Beiträge auf unseren  
Webseiten: 

www.tattva.de/artikelsuche

Volltextarchiv: members.tattva.de

Online-Symposium OS 2017 und 2019:
www.wissenschaft-und-spiritualität.de

Online-Symposium OS 2020: 
www.gesellschaft-und-spiritualitaet.de

https://www.tattva.de/tag/ronald-engert/
https://www.tattva.de/tag/sebastian-f--seeber/
https://www.tattva.de/tag/dr-annette-bluehdorn/
https://www.tattva.de/tag/dr-thomas-wachter/
https://www.tattva.de/tag/prof-dr-gerald-huether/
https://www.tattva.de/tag/dr-dr-karl-j--probst/


99Hab so eine Sehnsucht, mich aufzuspüren

len seiner selbst, es kommt zu einer psy-
cho-somatischen Aufspaltung, in deren 
Folge der Körper nichts oder wenig von 
der Seele weiß und umgekehrt. Dessen 
ungeachtet, so Schmitz, sei jedoch das 
Ringen um Selbstermächtigung inner-
halb der Philosophie zu einem starken 
Impuls geworden, der »weit und mächtig 
auszustrahlen vermochte, bis der Augen-
blick kam, in dem der gebildete Mensch 
endlich formal vernünftig und eman-
zipiert, eben deshalb – welch grausame 
Ironie! – aber inhaltlich ratlos geworden 
war; das ist etwa der Standpunkt unse-
rer Zeit« (1978: 228). Was geblieben ist 
und auch heute noch bleibt, ist die Sehn-
sucht, sich aufzuspüren, um durch dieses 
Aufspüren der Ganzheit des Leibes die 
innere Ratlosigkeit und Leere zu über-
winden. tv

Dies ist der erste Teil des Artikels. Der 
zweite folgt in Ausgabe 101.

Literatur

Alloa, E., ‚Archaische Leiblichkeit. Die griechi-
sche Antike und die Entdeckung des Körpers‘, 
in: Alloa et al. 22019, 149-165
Alloa, E. / Bedorf, Th. / Grüny, Chr. / Klass, 
T. N., Leiblichkeit. Geschichte und Aktualität 
eines Konzepts, Tübingen 22019 (Alloa et al. 
22019)
Böhme, G., Leib. Die Natur, die wir selbst sind, 
Suhrkamp, Berlin 22020
ders., Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie in 
pragmatischer Hinsicht, Die Graue Edition, 
Zug/Schweiz 32021
ders., Anthropologie in pragmatischer Hin-
sicht. Darmstädter Vorlesungen, Suhrkamp, 
Frankfurt a.M. 1985
Brenner, A., ‚Leiblichkeit‘, in: Kritische Lebens-
kunst, hrsg. von Gödde, G, / Zirfas, J., Metzler, 
Stuttgart 2018, 
Müller, W., Du sollst Leib und Seele ehren. Für 
eine heilsame Spiritualität, Kösel, München 
2011
Petzold, H. (Hg.), Leiblichkeit. Philosophische, 
gesellschaftliche und therapeutische Perspekti-
ven, Junfermann-Verlag, Paderborn 1986

Rieger, H.-M., Leiblichkeit in theologischer 
Perspektive, Kohlhammer, Stuttgart 2019
Schmitz, H., Der Leib, System der Philosophie, 
Zweiter Band, Erster Teil, Bouvier Verlag, Bonn 
31998
ders., ‚Leib und Seele in der abendländi-
schen Philosophie‘, in: Philosophisches Jahr-
buch 85, 1978, 221-241
ders., ‚Phänomenologie der Leiblichkeit‘, in: 
Petzold, H. 1986, 71-106
ders., ‚Leibliche Quellen der Herzmetaphorik‘, 
in: Berkemer, Georg / Rappe, Guido (Hrsg.), 
Das Herz im Kulturvergleich, Akademie Ver-
lag, Berlin 1996, 13-21
ders., Der Leib, Walter der Gruyter, Berlin/
Boston 2011
ders., ‚Leib‘, in: Kirchhoff, Th. (Hg.), Online 
Encyclopedia Philosophy of Nature / Online 
Lexikon Naturphilosophie, 2019, ISSN 2629-
8821
Wecker, K., Jeder Augenblick ist ewig. Die Ge-
dichte, dtv, München 52015

www.elstermühle-plessa.de/Auszeit

Im persönlichenIm persönlichen Gespräch mit Andreas D. Werner,   Gespräch mit Andreas D. Werner,  
Autor von „Autor von „Buddhismus für Anfänger, Fortgeschrittene Buddhismus für Anfänger, Fortgeschrittene 
und Gottverlasseneund Gottverlassene“, mit angeleiteter Meditation und “, mit angeleiteter Meditation und 

Spaziergängen zu Kraftorten können Spaziergängen zu Kraftorten können 
Sie Achtsamkeit erleben, zur Ruhe Sie Achtsamkeit erleben, zur Ruhe 
kommen und sich sammeln. kommen und sich sammeln. 

Auszeit in der Elstermühle Plessa

Eine intensiveEine intensive Erfahrung mit buddhistischer  Erfahrung mit buddhistischer 
Geisteskultur und sich selbstGeisteskultur und sich selbst

„Auszeit für sich selbst”„Auszeit für sich selbst”
Zwei Tage mit Übernachtung Zwei Tage mit Übernachtung 
und vegetarischer Verpflegungund vegetarischer Verpflegung
ab 290.- Euroab 290.- Euro

GLÜCK 
WUNSCH

ZUR
EINMALIGKEIT

Auch wir feiern Geburtstag! Mit Produkten, 
die seit 20 Jahren Menschen energetisch be-
gleiten und auch im Design überzeugen. So 
wie das neue Jubiläums-Bracelet. In limitier-
ter Auflage gefertigt und im Wirkungsgrad in-
dividuell auf Sie abgestimmt. Das ist einmalig!  
www.mycosmic.de

2004
-

2024 %

Anzeige Anzeige


	_Hlk166052290
	_Hlk166564952

